10

Libellus Prologorum Primus

Numerus I,
Prologus Primus.

Du solt wissen, das alle krankheiten in fin-
ferlei weg geheilet werden, und heben also an
unser arznei bei der heilung und nit bei den
ursachen, darumb das uns die heilung die
ursach anzeigt. Auf das gét unser argument,
das finferlei heilung sind. das ist als vil geret,
als das finferlei arznei sind oder finferlei kiinst
oder funferlei faculteten oder fliinferlei arzet.
under denen flUnfen ist ein iegliche ein genug-
same facultas der arznei, alle krankheiten zu
heilen. wan in finf wege, wie angezeigt ist wer-
den flinferlei faculteten der arznei erfunden, da
ein ietliche fur sich selbs sol haben den gradum
eines bewerten arzts und eines gnugsamen
arzets und eines kunstreichen arzts, zu heilen
einen ieglichen zufall, krankheit und siechtagen
in beiden arzneien als des selbigen grads der
funferleien faculteten einer alein gnugsamer
arzt. und in welcher facultet einer den gradum
lernen, erfaren, erkunden und bewert wil haben,
als einer der sich des gebrauchen wil (uber das
das er ansehen sol sein sél und des kranken
lieb) sol er geflissen sein, das er seiner facultet
ein wolergrinter man sei, aus im selber mer
erfaren dan aus dem kranken, und den grunt in

Voorreden 11

Eerste bundel voorreden

[Algemene inleiding |

Nummer I,
Eerste voorrede
[Door elk van de viff geneeswijzen zijn alle iekten te genezen]

U moet weten dat alle ziekten op vijf verschillende
manieren genezen kunnen worden. We beginnen onze
uiteenzetting over de geneeskunst dus met de genezing
en niet met de oorzaken, want de genezing laat ons de
oorzaak zien. Dit is de kern van ons betoog, dat er vijf
manieren zijn om te genezen. Dat wil zeggen dat er vijf
verschillende geneeswijzen zijn, ofwel vijf kunsten, vijf
faculteiten, of vijf typen artsen. Elk van de vijf facultei-
ten binnen de geneeskunst is op zich voldoende om alle
ziekten te genezen.

Want langs vijf wegen worden, zoals gezegd, vijf facul-
teiten der geneeskunst gevonden. Elk van deze facul-
teiten moet voor zichzelf over de graad van beproefd,
degelijk en kunstrijk arts beschikken om iedere aan-
doening, ziekte en kwaal op het gebied van chirurgie en
interne geneeskunde te kunnen genezen. Wie deze graad
slechts in één van de vijf faculteiten bezit, voldoet reeds
als arts. En in welke faculteit iemand de kunst ook wil
leren, ervaren, verkennen en beproefd hebben, met de
bedoeling er gebruik van te maken, in ieder geval moet
hij het volgende doen: zijn ziel en zijn liefde voor de zieke
onderzoeken, ernaar streven zijn faculteit tot de bodem te
hebben uitgevorst, meer ervaring aan zichzelf te danken
hebben dan aan de zieke, en uitgaan van de faculteiten



12

inen sezen und nit [in] das subiectum, das blint
vor im ligt, und nit von einer in die ander fal-
len, umbwanklen als die unergriintnen in inen
selbs und sich selbs zweifelhaftig stellen. wan
ein ietliche facultas ist fiir sich selbs ein gnug-
same theoric, practic und physic, gnugsam zu
den ursachen, desgleichen zu der heilung der
selbigen. damit woéllen wir beschlossen haben
den eingang unser ersten arznei beschreibung
und eré6fnung.

Numerus II,
Prologus secundus.

Wie die vorbemelten worter anzeigen fin-
ferlei faculteten der arznei und das ein ietliche
facultas on die ander ist und sein mag und ein
ietlicher ein gnugsamer Arzt in beiden Arzneien
auf alle krankheiten,

so merkt das wir nit drum forderen auf fin-
ferlei heilung finferlei ursach aller kranckhei-
ten, sonder wir beschreiben flinferlei heilung,
da ein ietliche deren dient auf alle ursachen der
krankheiten wie dan hernach folget.

Anfanglich so du wilt ein arzet sein, gedenk
das ir zweierlei sind: der leibarzt und der wunt-
arzt. nicht aus der ursachen als zwen urspring,
sonder aus ursachen der zwoen teilung die ein
iegliche ursach in ir selber hat. wan febris und
pestilenz haben ein ursprung, aber er bricht

Voorreden 13

als grondslag en niet van de patiént, die ondoorgronde-
lijk voor hem ligt. Hij moet ook niet van de ene in de
andere methode vervallen en wankelen zoals degenen
die in zichzelf geen vaste grond hebben en zichzelf in
twijfel trekken. Want iedere faculteit biedt op zich een
toereikende theorie, praktijk en medische grondslag om
de oorzaken te achterhalen en deze te genezen. Hiermee
willen we de inleiding tot de eerste beschrijving en ken-
nisgeving van onze geneeskunst besluiten.

Nummer 1T,
Tweede voorrede
[Het verschil tussen interne en chirnrgische iekten|

In het voorgaande hebben we aangegeven dat er bin-
nen de geneeskunst vijf faculteiten zijn, en erop gewezen
dat elk van die faculteiten los van de andere staat en kan
staan, en dat iedere arts [die welke van deze methoden
ook beheerst,| voldoet om alle ziekten op chirurgisch en
intern geneeskundig gebied te behandelen.

Let wel, we zeggen niet: er zijn vijf geneeswijzen, en
dus moeten er ook vijf oorzaken van alle ziekten zijn. We
beschrijven vijf geneeswijzen, en elk daarvan dient voor
alle ziekteoorzaken, zoals uit het volgende zal blijken.

Wilt u arts zijn, bedenk, om te beginnen, dat er twee
groepen artsen zijn: de intern geneeskundigen en de
chirurgen. Niet omdat er twee oorsprongen zouden
zijn, maar vanwege de tweedeling die iedere oorzaak in
zichzelf heeft. Want koorts en pest hebben dezelfde oor-
sprong, maar vervolgens vindt er een splitsing plaats. Bjj



14

sich. ein teil gehet in die feule der inwendigen,
als febres, und gehoért dem leibarzt zu, der
ander teil gehet in die pestilenz, das ist in den
centrum zum ausgang. durch ein solchs anzei-
gen verstant ein grunt zu erkennen beide stent
der arzeten. ein iegliche krankheit die vom cen-
tro gehet in die weite ist zugehorig dem physico,
aber die von weitte in centrum gehet die ist
zugeschlossen dem chirurgico.

Dergleichen auch mercket was zu den
emunctorien begeret nach verordeneter natur
das ist alles physisch, was aber die unnatir-
lichen emunctoria sucht das ist chirurgisch.
auch was sichtige stetten sind der krankheiten
das ist ein wunt; was unsichtig ist, das ist des
leibs. also teilen sich die stent der arzeten. aber
wie sich die secten der arzeten halten, ist mer
aufmerkung zu haben. wiewol sie in stent geteilt
sind, aber der secten seind finf und heilen in
fiunf weg; finf seind auch der ursachen aller
krankheiten ursprung, aber nur ein sect darauf,
das ist das ein ietliche sect oder was einer fur
einer sect ist, der sol wissen die finf urspriing.
aber der heilung nach sind finf secten, dem
verstant nach auf wissen der ursachen nur ein
secten. dabei wollen wir beschlossen haben die
stent der arzeten.

Voorreden 15

een gedeelte van de gevallen komt het tot rotting van het
inwendige, in de vorm van koortsen; deze vallen onder de
competentie van de intern geneeskundige. Bij het andere
gedeelte ontstaat pest, dat wil zeggen, de ziekte eindigt in
het midden. Deze aanwijzing kunt u als basis zien om de
twee standen van artsen te onderscheiden. lIedere ziekte
die vanuit het midden naar de buitenkant verloopt, valt
onder de intern geneeskundige; terwijl een ziekte die zich
vanuit de periferie naar het midden toe ontwikkelt, tot het
werkterrein van de chirurg behoort.

Let er ook op dat datgene wat volgens de natuurlijke
orde naar de emunctoria® streeft, allemaal inwendig is,
terwijl datgene wat onnatuurlijke uitgangen zoekt, chi-
rurgisch is. En waar zich de ziekte zichtbaar manifesteert,
is er sprake van een wond; wat onzichtbaar is, is inwendig,
Hierin onderscheiden zich de standen der artsen.

Meer aandacht verdienen echter de geneeskundige
richtingen. Daarbinnen zijn dan ook nog de standen te
onderscheiden, maar scholen zijn er vijf, en ze genezen
op vijf verschillende manieren. De oorsprongen van de
oorzaken van alle ziekten zijn eveneens vijf in getal, maar
in dit opzicht is er slechts één school, dat wil zeggen dat
iedere school, of een arts van welke school dan ook, de
vijf oorsprongen moet kennen. Wat betreft de genezing,
zijn er vijf scholen, wat betreft de kennis van de oorzaken,
slechts één. Hiermee willen we de uiteenzetting over de
standen der artsen afsluiten.

2. Uitscheidingsorganen.



16

Numerus III,
Prologus Tertius.

Wie also funferley arzet werden erfunden und
auch sein sollen, als in den faculteten als die
finf secten, und also sind sie geteilt von einan-
der, das kein sect procedirt der andern, gleich
und eine ietliche secten genugsam ist die finf
ursprung aller krankheiten zu heilen, die ein
ietliche sect alle finf flir sich selbs under sei-
ner cur wissen sol. so merkt am ersten der finf
secten namen, darnach so wollen wir weiter der
arznei nachgriinden so dies praeambulum aus
ist.

Die erst facultas oder sect heifdit naturales
aus ursachen sie arzneien alein nach der natur
des gewechs, wie die concordanzen zusamensti-
men, als kalt mit warmem, feucht mit truknem,
die volle mit auslerung, ntichtere mit anfiillen
und dergleichen, wie die natur ein ietliches
durch sein widerwertiges lernt vertreiben. diser
secten sind gewesen Avicenna, Galenus, Rasis
und ire ausleger und dergleichen.

Die andere sect heiflent specifici, aus ursa-
chen das sie durch formam specificam und
durch ens specificum heilen alle krankheiten.
als ein exempel. der magnet zeucht eisen an
sich, das er nit tut aus der natur seiner quali-
teten, alein specifica. also heilen die arzet alle
krankheiten in der cur specifica. deren sind
gewesen die experimentatores und die ir nennet

Voorreden 17

Nummer I11,
Derde voorrede
[De vijf richtingen binnen de geneeskunst]

Er zijn dus vijf typen artsen te vinden, en die moeten
er ook zijn, als faculteiten, als vijf richtingen. Deze zijn zo
verschillend van elkaar dat geen school voorrang geniet
voor een andere. Alle scholen zijn evengoed in staat de
vijf oorsprongen van alle ziekten te genezen. Iedere rich-
ting moet deze dus alle vijf voor zichzelf weten te behan-
delen. Onthoud nu, om te beginnen, de namen van de vijf
richtingen, en na deze inleiding willen we de geneeskunst
verder doorgronden.

De beoefenaars van de eerste faculteit of school heten
naturales, omdat zij alleen volgens de natuur van de ziek-
teverschijnselen genezen, op basis van overeenkomsten.
70 wordt koude met iets warms behandeld, vocht met
iets droogs, volheid door lediging, leegte door vulling
en zo voorts, zoals de natuur alles door zijn tegendeel
leert verdrijven. Tot deze school behoorden Avicenna,
Galenus en Rhazes, evenals hun commentatoren en
soortgelijken.

De tweede school is die van de specifici, omdat zij alle
ziekten door een specifiek voorschrift en door het ens
specificum genezen. Een voorbeeld: de magneet trekt
fjzer aan, en dat doet hij niet omdat dat in zijn aard ligt,
maar op een specificke manier. Zo genezen deze artsen
alle ziekten door middel van een specifieke behandeling.
Onder hen waren de voorstanders van een op de ervaring
gebaseerde geneeskunde en degenen die u spottend empi-



18

empiricos von wegen euers gespoOts. und alle
naturales, aus ursachen das sie purgiren das
aus forma specifica kompt und naturalibus nit
zustehet, fallen von einer sect in die andere.

Die dritten heifen characterales, aus ursa-
chen durch ir character machen sie alle krank-
heiten gesunt, wie ir libell ausweist und ir cur.
in solcher kraft, als wan einer einem gebeut zu
laufen und der lauft, das geschicht mit dem
wort. also ist das auch durch das wort, das ist
ein character. und ire anfenger sind gewesen
und gebraucher Albertus Magnus, astrologi,
philosophi und deren vil mer.

Die vierten heiflen spiritales, aus ursachen
dafs sie den geisten der kreutern und wurzeln
gebieten und bezwingen koénnen, den kran-
ken zu erledigen, den sie gefangen haben und
krenkt. als wan ein richter ein in stock legt, so
ist er alein sein arzt. wan der stock ist sein und
der schlissel sein; er mag auftun. also zu glei-
cher weis die gebundenen kranken durch die
kreuter geist also entlediget werden, so dersel-
big geist erfault oder verzert wird, wie sein libell
hernacher anzeigt. deren secten sein vil, deren
nicht namen ist, als Hippocrates und andere.

Die funften heifen fideles, aufs ursachen
das sie die krankheiten durch den glauben
gesunt machen, als der da glaubt der warheit

Voorreden 19

rici noemt. Overigens wisselen alle naturales van de ene
richting naar de andere, aangezien zij ook van purgeer-
middelen gebruik maken. Deze hebben een specificke
werking en vallen zodoende niet onder hun competentie.

Degenen die zich op de derde methode hebben toege-
legd, heten characterales, omdat zij alle ziekten door hun
karakter’ genezen, zoals het aan hen en hun methode
gewijde boek laat zien. Dat gebeurt op basis van een
soortgelijke kracht als wanneer je tegen iemand zegt te
lopen, en hij loopt, namelijk door middel van het woord.
Zo gebeurt ook dit door het woord, dat wil zeggen, een
karakter. Onder degenen die deze geneeswijze voor het
eerst hebben gebruikt, was Albertus Magnus; verder
astrologen, filosofen en vele anderen.

De vertegenwoordigers van de vierde richting heten
spiritales, omdat ze in staat zijn de geesten van de kruiden
en wortels te overmeesteren en hun te gebieden de zieke
die zij hebben gevangen en ziek gemaakt, van zijn kwaal
te bevrijden. Net als wanneer een rechter iemand in het
blok sluit: dan is hij ook de enige die hem kan helpen.
Want het blok is van hem en de sleutel ook; alleen hijj
kan het weer opendoen. Op dezeltde wijze worden de
geboeide zieken door de geesten van de kruiden bevrijd,
wanneer een dergelijke geest verrot of verteerd wordt,
zoals verderop in het betreffende boek wordt uitgelegd.
Tot deze school behoren velen die niet op te noemen zijn,
onder hen Hippocrates en anderen.

De vijfde school vormen de fideles, die zo heten omdat

zij door middel van het geloof genezen: degene die de

3. ‘Karakter’ betekent in het Grieks graveur. Het gaat hier om het vermogen een
stempel op de zieke te drukken.



20

und wird gesunt, als Christus und sein jinger
getan haben. von solchen secten werden finf
beschlufs biicher hernach folgen, da wir euch
underrichten wollen, sie baf$ zu verstehen.

Numerus IV,
Prologus quartus.

Wie wir euch anzeigen, funf beschlufsbticher
zu verordnen auf die fUnf secten, teilen wir die
selbigen in zwen teil, einen in die practic des
leibs und den andren in die practic der wunden
und mit iren canonibus verzeichnet und para-
graphis. aber dise praeambel und praesagia
sezen wir bedeutlich auf sie beide, keim stant
zu entschlahen sein. aber vor dem und wir euch
die finf blicher anheben, wollen wir euch arze-
ten in beiden stenden und in allen secten anzei-
gen ein parenthesin der gescheiden soll sein also
durch ein parenthesis, den wir euch nennen
parenthesin medicam und sol stehent zwischen
den ietzt treibenden vorreden und den fUnf
blichern des beschlufs; wird in keines gehenkt
werden noch keim teil zugeeignet sonder fir
sich selbs ganz eigen stehen. diser parenthesis
wird euch anzeigen aller krankheiten ursprung,
von wannen sie komen, den ein ietliche sect der
arzeten wissen sol und verstehen. alsdan hat er
sein freien willen, an sich zu nehmen under den

Voorreden 21

waarheid gelooft, wordt gezond. Dit hebben Christus en
zijn discipelen gedaan.

Over deze scholen zullen hieronder vijf afsluitende
boeken volgen, omdat we u willen leren ze beter te

begrijpen.

Nummer IV,
Vierde voorrede
[Alle artsen dienen alle ziekteoorzaken te kennen|

Deze vijf afsluitende boeken, over de vijf scholen, zul-
len we weer onderverdelen in twee delen, het ene over de
praktijk van de interne geneeskunde, het andere over de
wondbehandeling, waarbij telkens de respectieve regels
en paragrafen worden vermeld. Met deze inleiding en
deze verwijzingen vooraf richten we ons daarentegen
expliciet tot beide standen; hier kan geen van de twee
omheen.

Maar voordat we beginnen aan de vijf boeken, willen
we voor u, artsen van beide standen en alle scholen, een
excurs inlassen, die van de hoofdtekst gescheiden zal zijn
en tussen haakjes zal staan. We noemen dit een medische
excurs, die tussen deze voorreden en de vijf afsluitende
boeken zal staan en in geen van deze delen geintegreerd
of erbij ingedeeld zal worden, maar helemaal los op zich-
zelf zal staan.

Deze excurs zal u de oorsprongen laten zien, waar
alle ziekten uit voortkomen; deze dienen de artsen van
alle scholen te kennen en te begrijpen. Daarna staat het
iedereen vrij om van de vijf scholen tot de zijne te maken



22

funf secten, welche er wil, und die gebrauchen
auf den grunt wie er verstehet den ursprung der
krankheiten nach auslegung dises parenthesis.
diser parenthesis ist euch ein anzeigen aller
krankheiten ursachen, darumb er bilich frtrit
die funf beschlufiblicher, aus der ursachen das
die heilung sol ein ursach haben, das ist ein
wissenden man uber das darauf sie gebraucht
wird. in disem parenthesi werden fuinf teilung
werden und genennet tractat. und aus der
ursachen werden ir finf werden, das finf ding
sind, aus welchen all krankheiten entspringen,
und ein ietlich tractat wider in sein austeilung
geflirt durch capitel, damit dester leichter der
grunt der ursprungen verstanden werde, alle
zufell, krankheiten und all ir geschlecht und
das von wannen sie komen. und das wird alles
beschehen in zwifachen capiteln nach dem
verstant auf beide stent der arznei in allen
secten einander nachfolgen und von einander
gescheiden durch regulas. und das end der finf
tractaten ist das end des parenthesis, seiner
capiteln, regeln, und als dan fahen an die finf
beschlufibticher des grunts der heilung in den
finf secten.

Voorreden 23

welke hij wil, en die te gebruiken op basis van zijn inzicht
in de oorsprong van de ziekten overeenkomstig de uitleg
die in deze excurs wordt gegeven.

In deze excurs worden u de oorzaken van alle ziek-
ten getoond; daarom staat hij met recht voor de vijf
afsluitende boeken. Want de genezing moet ergens op
gebaseerd zijn, dat wil zeggen, u moet kennis hebben van
datgene wat genezing nodig heeft.

De excurs zal uit vijf delen bestaan, die traktaten wor-
den genoemd. Het zullen er vijf zijn, omdat er vijf sferen
zijn, waar alle ziekten uit voortkomen. En ieder traktaat
zal weer in hoofdstukken worden verdeeld, opdat de
grondslagen van de oorsprongen, waar alle aandoeningen
en ziekten en alle uitingsvormen ervan uit voortkomen,
des te makkelijker begrepen worden. En dat zal allemaal
in tweeledige hoofdstukken gebeuren, zodanig dat de
twee standen binnen de geneeskunst in alle scholen elk
atzonderlijk besproken worden. En het einde van de vijf
traktaten is het einde van de excurs, zijn hoofdstukken en
regels, en dan beginnen de vijf afsluitende boeken over de
grondslag van de genezing binnen de vijf scholen.



24

Liber prologorum secundus.

Numerus V,
Prologus Primus.

Also woéllen wir unser vorred fUren in den
parenthesi. anfenglich ermanent wir euch leib-
und wuntarzet, das ir euch nit gedenken sollet,
so ir leset unser parenthesin, aus welchem ein
rechter arzt geboren wird, das wir in eueren
blichern ler sein oder unerfaren, darumb das
wir nit eueren pflug ziehen. wir entschlahen
uns des, wan uns misfalt euer stylus, practic
und ursach als der irrenden und unerfarenen,
als wir mer in nachfolgendem melden werden.
darzu ursachen uns euer wenig zeichen und
die vile der kranken, die sich euer aller erweh-
ren, denen ir hilf abschlahent. und wiewol ir
grindet und referirt euch auf die geschribenen
arzet Chaldeische Arabische und Griechische,
wil uns spoétlich ansehen. dan ir schrift weisen,
das inen mit iren kranken gleich gangen ist wie
euch mit den eueren, deren die mererzal stirbet.
ir solt euch des nit gedenken, das ir durch ir
geschrift uns wolt reprobiren, strafen oder ver-
nichten, dan ir habt ir kein grunt. ir solt auch
nit gedenken das sie wider uns lauten, mer
mit uns; dan wir lassen in unsern vil aus das

Voorreden 25

Tweede bundel voorreden
[Inleiding tot de excurs over de Ziekteoorzaken|

Nummer V,
Eerste voorrede
[Met de boeken nit de oudbeid kunt un niet genezen)

Dan komen we nu tot onze voorreden bij de excurs.
Om te beginnen, willen we u, interne geneesheren en
chirurgen, op het hart drukken dat u niet moet den-
ken, wanneer u onze excurs leest over wat iemand tot
een goede arts maakt, dat wij, omdat we uw ploeg niet
trekken, uw boeken niet gelezen of er geen ervaring mee
zouden hebben. We gaan er niet op in omdat uw manier
van schrijven en uw praktijk ons niet bevallen en we ze
als een oorzaak van uw dwalingen en gebrek aan ervaring
beschouwen, zoals we in het volgende nader uiteen zullen
zetten.

Hiertoe nopen ons het feit dat u zo weinig tekenen
doet, en het grote aantal zieken die zich tegen u allen
verzetten of aan wie u geen hulp kunt bieden. Dat u zich
baseert en beroept op datgene wat Chaldeeuwse, Arabi-
sche en Griekse artsen hebben geschreven, doet ons bela-
chelijk aan, want hun geschriften laten zien dat het hun
met hun zieken net zo is vergaan als u met de uwe, van
wie het merendeel overlijdt.

U moet niet denken dat u ons door middel van hun
geschriften de les kunt lezen, ons kunt weerleggen of de
grond in boren, want u zult daar niets vinden om u op te
baseren. En net zo min moet u denken dat zij in tegen-
spraak met ons zijn; eerder steunen ze ons, want wij slaan



26

wir zu inen weisen und zeigen auf sie als auf
die rechten. das geschicht aber alein in sectis
naturalibus, und was wir da reden, das dienet
auf die naturalisch secten, darin ir euch entport
als die hochgelerten. darneben verwerfet ir die
andern secten all, deren 4 sind, und gedenkt
euch nit das ir sie nit verstehent. und ob schon
ir in euern libellen nichts ad propositum findet,
das [sich] darzu reimt, so wisset das Hippocra-
tes mer einer spiritualischen sect gewesen ist
dan naturalischen, wiewol er nichts meldung
tut. der Galenus ist mer ein characteristischer
arzt gewesen dan naturalis, des gleichen von
andern. solch faculteten und heimlikeiten
mogen magnalia artis geheiflen werden und
nidergetrukt, der lang weg herfiir bracht den ir
keuen und ruminiren.

Numerus VI,
Prologus secundus.

Aber wie wir euch anzeigen den parenthesin,
in welchem alle griint des arzets ligent, auch
der grunt Avicennae, Rasis, Averrois, Hippo-
cratis, Galeni, solt ir auf beide stent verste-
hen im leib und in den wunden, das in im die
ganz theoric stehet und die ganze practic in im
begriffen, zu erkennen alle krankheiten und ir

Voorreden 27

in onze geschriften veel over, waarbij we naar hen verwij-
zen en hen als autoriteiten aanwijzen. Dat betreft echter
alleen de scholen van de naturales, en wat we nu zeggen,
heeft te maken met deze school, waarin u zichzelf vol
verontwaardiging als de hooggeleerde heren beschouwt.
Daarnaast verwerpt u al de andere scholen, en dat zijn er
nog vier, en bent u zich er niet van bewust dat u ze niet
begrijpt.

En hoewel u in uw boeken niets over dit onderwerp
vindt, wat hiermee zou rijmen, weet dat Hippocrates eet-
der bij een spiritalische dan bij een naturalische school
heeft behoord, hoewel hij daar niets over vermeldt. Gale-
nus is eerder een characteralis geweest dan een naturalis,
en hetzelfde geldt voor anderen. Deze faculteiten en
geheimen kunnen de grote werken van de kunst worden
genoemd, die in de verdrukking zijn gekomen. Een lange
weg heeft ze voortgebracht, die u nog steeds aan het kau-
wen en herkauwen bent.

Nummer VI,
Tweede voorrede
[ Uit elk van de vijf entia kunnen alle Ziekten ontstaan|

Maar als we u nu de excurs laten zien, die alles bevat,
wat ten grondslag ligt aan het werk van de arts, ook de
grondslag van het werk van Avicenna, Rhazes, Averrhoés,
Hippocrates en Galenus, moet u, artsen van de twee stan-
den, interne geneeskundigen en chirurgen, begrijpen dat
hier de hele theorie staat en de hele praktijk hierin beslo-
ten ligt, zodat u inzicht kunt krijgen in alle ziekten en in



28

arznei, wollen wir ein kurz auslegung sezen also.
diser parenthesis hat finf tractat und eines
ietlichen tractats subiect ist ein ens. auf das
merckt das finf entia sind, die alle krankheiten
machen und geberen. finf entia bedeuten finf
ursprung, das verstant also: fiinferlei urspriing
seind, aus welchen ein ietlicher ursprung alle
krankheiten zu machen hat, gewaltig die sel-
bigen zu geberen, so vil krankheiten ie und ie
in der welt gewesen sind und noch sind und
werden. auf welche entia ir arzet ein aufmerken
sollet haben, das nicht alle krankheiten von eim
ens herkomen oder aus eim grunt, sonder das
funf stick, das ist finf entia [sind], da aus eim
ietlichen alle krankheiten zukunftig sind. des
merket ein exempel. ir habt ein krankheit far
euch, als pestilenz. nun ist die frag, woraus sie
komm? ir gebet mir die antwort, sagt aus zer-
brechung der natur. iezt redet ir als die natura-
les. aber der astronomus sagt, das der lauf des
himels ein solche macht. nun weders ist war?
ich sag also ein beschluf}, das ir beide recht
habt: aus der natur kompt eine, aus den astris
kompt auch eine und noch aus dreien stlicken.
dan natura ist ein ens, astrum ist auch ein ens.
ir solt also wissen, das flinferlei pestilenz sind,
nit geret auf ir natur, wesen, form oder gestalt
[sonder| auf ir herkomen, wannen sie geboren
werden, [sie| seien darnach wie sie wollen. also

Voorreden 29

de manier om ze te genezen. We zullen dit in het kort als
volgt uitleggen.

Deze excurs bestaat uit vijf traktaten, en ieder traktaat
heeft een ens* als onderwerp. Let dus op: er zijn vijf entia,
die alle ziekten voortbrengen en doen ontstaan. Vijf entia,
dat betekent vijf oorsprongen, en dat is als volgt te ver-
staan: er zijn vijf oorsprongen, en elk daarvan brengt alle
ziekten voort of heeft de macht deze te doen ontstaan;
dus alle ziekten die er ooit in de wereld zijn geweest, die
er nu nog zijn en die nog zullen ontstaan. Met betrekking
tot deze entia moet u, artsen, er aandacht aan schenken
dat niet alle ziekten [met dezelfde naam] van één ens
afkomstig zijn of er hetzelfde aan ten grondslag ligt, maar
dat er vijf wezenheden zijn, dat wil zeggen, vijf entia, en
uit elk daarvan kunnen alle ziekten ontstaan.

Neem maar een voorbeeld. U hebt een bepaalde ziekte
voor zich, laten we zeggen, de pest. De vraag is nu, waar
ze uit ontstaan is. Uw antwoord luidt: uit een verstoring
van de natuur. Nu praat u als de naturales. Maar de astro-
noom zegt dat de loop van de hemel deze voortbrengt.
Wie heeft nu gelijk? Ik kom tot de conclusie dat u allebei
gelijk heeft: uit de natuur komt er een, uit de sterren komt
er ook een, en ook nog uit drie andere sferen. Want de
natuur is een ens, en het gesternte is ook een ens. U moet
dus weten dat er vijf soorten pest zijn, wat niet betrekking
heeft op de natuur, het wezen, de vorm of gestalte ervan,
maar op de herkomst, de bron waaruit ze zijn ontstaan,
ongeacht hun latere vorm.

4. Lat. ens, meervoud entia: het zijnde, het wezen. Hier gebruikt ter aanduiding
van de verschillende levenssferen van waaruit ziekte kan ontstaan.



30

reden wir, das unser leib funf entibus under-
worfen ist und ein ietlich ens alle kranckheiten
under im hat und gewalt mit inen uber unsern
leib. dan es seind flinferlei wassersucht, fin-
ferlei gelbsucht, finferlei fieber, finferlei krebs,
desgleichen von andern.

Numerus VII,
Prologus tertius.

Wie also funf entia euch erzelet sind, so mer-
ken ir arzt was fUr ein ens erkennet wird. ens ist
ein ursprung oder ein ding, welchs gewalt hat
den leib zu regiren. aber ir halt euch also und
irrent in dem gegen uns, das ir sezet, das alle
pestilenz aus den humoribus entspring oder
aus dem das im leib ist, da ir fast irrent. geden-
ken an das, was das sei das den leib vergift, und
nit, wie der leib vergift da ligt. gedencken auch
nit, das alle krankheiten oder eine aus dem leib
alein selbs kumm. es muf} der leib entzlint sein
oder etwas das in ursachet auf solches, wan er
gibt im selber nit ursach zu keiner krankheit.
auf das schreiben wir euch, dafs finf stuck
seind, die den leib verderben und in ursachen
zu krankheiten, denen er nit widerstreben mag,
sonder sich muf$ von inen lassen krenken als
die, die da gewalt uber in haben im leib, den zu
krenken nach irer art. und ein ieglichs ens ist
also, das im underworfen seind alle krankhei-
ten, nichts ausgenomen. darumb flinferlei feur

Voorreden 31

We zeggen dus dat ons lichaam aan vijf entia is onder-
worpen, en dat elk ens alle ziekten onder zich heeft en
daardoor macht heeft over ons lichaam. Want er zijn vijf
soorten waterzucht, vijf soorten geelzucht, vijf soorten
koorts, vijf soorten kanker, en zo voorts.

Nummer VII,
Derde voorrede

[Begripsbepaling: het ens|

Nu we u dus over de vijf entia hebben verteld, let op,
artsen, wat als een ens wordt beschouwd. Een ens is een
oorsprong, of iets dat de macht heeft over het lichaam te
heersen. Maar u houdt het erop, en daarin vergist u zich
tegenover ons, dat u stelt dat alle pest uit de lichaamssap-
pen afkomstig is, of uit datgene wat er in het lichaam is;
daarmee hebt u het helemaal mis. Denk aan datgene wat
het is, dat het lichaam vergiftigt, en niet hoe het lichaam
er vergiftigd bij ligt. U moet ook niet menen dat alle ziek-
ten alleen uit het lichaam zelf afkomstig zijn — zelfs niet
één. Het lichaam moet ontstoken zijn, of er moet iets zijn
wat het ertoe aanzet, want het geeft zichzelf geen aanlei-
ding tot welke ziekte dan ook.

Hierover schrijven we u dat er vijf wezenheden zijn,
die het lichaam verderven en aanleiding geven tot ziek-
ten waar het geen weerstand aan kan bieden. Het lichaam
moet zich ziek laten maken door hen die de macht hebben
overeenkomstig hun aard ziekte te verwekken. En ieder
ens is van dien aard dat alle ziekten, zonder uitzondering,
erdoor voortgebracht kunnen worden. En zo branden er



32

sind uber den leib, wan der leib mufi warten,
welches feur in betret und im ein krankheit
mache. darauf sol der arzt gedenken, so er ein
paralyticum hat, welches feur, welches ens das
paralis geboren hat. dan ir seind funf, als alle
krankheiten seind, stehent in finf ursachen,
das ist in funf urspriingen. und welcher arzt
das nit verstehet, der ist ein blinder, dan keins
nimpt eins andern cur an.

Numerus VIII,
Prologus quartus.

Wie wir anzeigen tunt von den finf entibus,
so ist iezt das nechst die entia zu erkennen.
und ob schon die alten unsere vorfordern, so sie
widergeboren wiirden, in unsern arzneien sich
wirden verwundern und befremden, sol uns
der minst kumer sein. aber ire recept wollen wir
nit entsezt haben, sonder ausklauben den kern
aus inen. auf anfang des parenthesis, damit
wir die libell der prologorum enden und das ir
die entia verstanden, welche die sind die uns
unsern leib zwingen und gewaltig néten und
das also. der erst tractat des parenthesis sagt
wie das gestirn in im hat ein kraft und wesen,
das selbig ist unsers leibs gewaltig, also das
unser leib mufs gewarten und nemen, was das
gestirn in uns wirket. dise kraft des gestirns

Voorreden 33

vijf vuren boven het lichaam, en het lichaam moet maar
afwachten welk vuur het treft en het ziek maakt. Daarom
moet de arts, wanneer hij bijvoorbeeld een verlamde voor
zich heeft, zich afvragen welk vuur, welk ens de verlam-
ming teweeg heeft gebracht. Want er zijn er vijf, net zoals
alle andere ziekten vijf oorzaken, dat wil zeggen, vijf
oorsprongen hebben. De arts die dat niet begrijpt, is een
blinde, want geen zieke kan worden genezen door een
behandeling die op het verkeerde ens is gericht.

Nummer VIII,
Vierde voorrede

[De viff entia)

Nu we hebben aangegeven dat er vijf entia zijn, bestaat
de volgende stap erin deze te leren herkennen. Als onze
voorouders nu weer geboren zouden worden, zouden ze
wel verbaasd zijn en vreemd staan te kijken over onze
geneesmethoden; maar dat zal ons het minst bekomme-
ren. We willen hun voorschriften echter niet helemaal
afwijzen, maar het principe ervan blootleggen. Om nu
aan de excurs te beginnen en de boeken met voorreden af
te sluiten, en om u een beter begrip te geven van de entia
die ons lichaam beheersen en voor zo veel moeilijkheden
plaatsen, het volgende:

In het eerste traktaat van de excurs wordt besproken
hoe het gesternte een kracht en een wezen in zich heeft,
waardoor het macht heeft over ons lichaam, zodat ons
lichaam moet afwachten en aanvaarden wat het gesternte



34

heifdit ens astrorum und ist das erst ens, dem
wir underworfen sind.

Der ander gewalt, der uns gewaltiglich regi-
ret und uns in krankheit bringet, das ist ens
veneni. da merken, so nun das gestirn kein
schaden in uns tut und gesunt in uns ist, so
mag uns ens veneni umbringen, und sind dem
selbigen underworfen und mussent des erwar-
ten und moégen uns des nicht erweren. der
drit ist ein gewalt der uns unsern leib krenket
und schwechet, ob schon die zwei ens in uns
gut sind und gltklich, das heift ens naturale.
das ens ist das, so unser eigen leib uns krank
macht durch sein verirrung und durch sein
selbs zerbrechen. also auf das entspringen vil
andere krankheiten und alle krankheiten, kein
ausgenommen, wan schon all andere entia gut
sind. das viert ens sagt von den gewaltigen gei-
sten, die unsern leib krenken und schwechen
und des gewalt haben und wir der erwarten
mussen und nemen die krankheiten auf unsern
leib wie sie uns die zufligen. das flinfte ens das
uns unsern leib krenket, so uns die andern all
glticklich und gesunt beistant, ist ens dei. und
merk auf das ens gar wol, damit du kénnest
erkennen, was ein ietliche krankheit inhalt.
also wie wir euch do anzeigen und zu verston
geben, so mercken entlich, das deren ens ein
ietlichs under im alle krankheiten hat. auf das
seind finf pestilenz, das ist aus dem ens astri,
aus dem ens veneni, aus dem ens natura, aus
dem ens spirituum und aus dem ens dei. also
sind auch alle krankheiten darauf ir mercken

Voorreden 35

in ons teweegbrengt. Deze kracht van het gesternte heet
ens astrale, het eerste ens waaraan we onderworpen zijn.

De tweede macht die ons beheerst en ziek maakt, is
het ens veneni. Let op, als het gesternte ons geen schade
berokkent en gezond is in ons, kan toch het ens veneni
ons nog om het leven brengen. We zijn eraan blootge-
steld, moeten het afwachten en kunnen ons er niet tegen
verzetten.

Het derde is een macht die ons lichaam ziek maakt en
verzwakt, ook al zijn de eerste twee entia in ons goed en
gelukkig; deze heet ens naturale. Van dit ens is sprake
wanneer ons eigen gestel ons ziek maakt, door zijn eigen
dwaling en verstoring. Hier komen vele andere ziekten
uit voort; alle ziekten, geen een uitgezonderd, ook al zijn
alle andere entia goed.

Het vierde ens, [het ens spirituale,| heeft te maken met
de machtige geesten die in staat zijn ons lichaam ziek te
maken en te verzwakken, terwijl wij moeten afwachten
en de ziekten die ze ons toebrengen, op ons moeten
nemen.

Het vijfde ens dat ons lichaam ziek maakt, ook wan-
neer de andere ons allemaal gelukkig en gezond laten, is
het ens dei.

Let dus goed op het ens, zodat u in staat bent te her-
kennen wat ieder geval van ziekzijn inhoudt. En onthoud
ten slotte, zoals we u hebben uitgelegd en te verstaan
gegeven, dat elk van deze entia alle ziekten onder zich
heeft. Er zijn dus vijf soorten pest, dat wil zeggen uit het
ens astrale, uit het ens veneni, uit het ens naturale, uit het
ens spirituale en uit het ens dei. En hetzelfde geldt voor
alle andere ziekten. U moet er dus op letten en in over-



36

solt und betrachtet das nicht aus einer ursach
komen die krankheiten, sonder aus fliinfen, wie
ir bisher euch eins entis beholfen habt und des
selbigen irrig und zu nichtig im grunt.

Numerus IX,
Prologus quintus.

Ir solt euch nit verwundern ab diser vorred
in dem parenthesi, dan verwundern kompt aus
eim unwissen und unverstant. so euch aber
das verwundern nit lassen mag, so durchle-
set den parenthesin der euch euers verwun-
derns ein end gibt, wiewol wir euern stylum nit
anschauen, wan ursach er sicht uns lez an und
gar schilend.

Ir moget in euch wol ergriinden, das ir all die
rezepten habt fur die febres gar wol ausgestri-
chen. aber wie gut ir die habt, so misgeret euch
euer handel so schwer, das ir selbs erschrecken
darab. so ir betrachten den grunt der selbigen,
so finden ir, das ir selbs den grunt nit verstehet.
ir achten ein anders dan ir achten solt. ir teilt
aus die geschlecht der fieber wol in 70 teil und
betrachten aber nit, das ir flinfmal 70 sind, und
ir gebt euer ingenium auf das ens naturale und
betracht nit, das ir noch 4 sind.

So das ens naturale wie ir das fiir euch habt
schuldig wer an dem leger oder fieber, so werent
ir wol etlichs teils auf dem rechten weg, aber
ir sinnen im nach gleichsam sei es ein plag;

Voorreden 37

weging nemen dat er niet één ziekteoorzaak is, maar vijf;
terwijl u zich tot nu toe met één ens heeft beholpen, en
dat ook nog op een verkeerde en ongefundeerde manier.

Nummer X,
Vijfde voorrede
[Zonder inzicht in de entia valt niet te genezen|

U moet zich over deze voorrede bij de excurs niet
verbazen, want verbazing komt voort uit onwetendheid
en onbegrip. Als de verwondering u echter niet los wil
laten, lees dan de excurs, die aan uw verbazing een eind
zal maken. Wij zullen echter uw pennenvruchten niet in
beschouwing nemen, want ze lijken ons schadelijk en
helemaal verkeerd.

U mag er zelf wel van overtuigd zijn dat u al de recep-
ten voor de diverse soorten koorts goed op een rijtje hebt;
maar zo goed u die ook paraat houdt, uw handel mislukt
toch zodanig dat u er zelf van schrikt. Als u naar het
wezen van de koortsen kijkt, komt u er achter dat u dit
zelf niet begrijpt. U let op andere dingen dan waarop u
zou moeten letten. Zo onderscheidt u wel zeventig ver-
schillende soorten koorts, maar u bedenkt niet dat het er
vijf keer zeventig zijn; en u richt uw verstand op het ens
naturale en bedenkt niet dat er nog vier entia zijn.

Als het ens naturale, zo als u het beschouwt, de oot-
zaak zou zijn van het ziekbed of van de koorts, zou u wel
grotendeels op de juiste weg zijn; maar u denkt erover



38

also verfuret ir euch selbs. gedenken, wie oft
es sich euch begeb und begeben habe, das ir
ein febricitanten curiren, do ein frag were, ob
er durch euch gesunt wer worden oder nit? aus
ursachen, ist der febricitant entztindet aus dem
astro, so gehet er mit im hin, geniset oder stirbt.
arzneien in wie ir wolt, gebt im die apotheken zu
essen, es ist alles vergebens, als der tractat ens
astrorum ausweiset.

Auf das merkent, das euch nit verborgen
ligen die entia, damit das ir wisset wo ir dran
seit, ob ir dem kranken nuz seit oder schad. die
theoric ist euch ganz physicalisch gesezt, der ir
euch behelft, und berlret alein das ens natu-
rale an, aber in solcher irrung, das ir nit mutiget
verstehen aus inen, was ens naturale sei, aus
ursachen das ir es under ein ander vermischet,
wissen selber nit wo die welung geschehen sol.

Numerus X,
Prologus sextus.

Also vermercken uns weiter. demnach der
gewalt uber unser corper geteilt ist in finf
firsten die uns zu gewaltigen haben und uns
unsern leib zu krenken, das ist ens astrale, ens
venenale, ens naturale, ens spirituale und ens
deale. auf solches folgen hernach die finf trac-
tat des parenthesis, in was gestalt ens astrale
den menschen zu herrschen hab in seim leib

Voorreden 39

alsof het een plaag zou zijn, en zodoende misleidt u zich-
zelf. Denk er eens over na hoe vaak het u gebeurt en al
gebeurd is dat u een koortslijder hebt behandeld en zich
de vraag stelt of hij door u gezond is geworden of niet.
Want als de koortspatiént door het gesternte is ontstoken,
is hij daaraan overgeleverd; of hij geneest of hij overlijdt.
Behandel hem zoals u wilt, laat hem de apotheek leegeten,
het haalt allemaal niets uit, zoals het traktaat over het ens
astrale laat zien.

Let er dus op dat de entia u niet verborgen blijven,
zodat u weet waar u aan toe bent, of u nuttig of schadelijk
bent voor de zieke. De theorie waar u zich mee behelpt,
is van puur natuurkundige aard en raakt alleen het ens
naturale, maar op een zodanig verkeerde manier dat u
daardoor niet tot een begrip van het ens naturale kunt
komen, omdat u alles door elkaar haalt en zelf niet weet
waat een keuze gemaakt® dient te worden.

Nummer X,
Zesde voorrede
[Ook een christen kan gebruik maken van een heidense methode]

Volg me nu verder. De macht over ons lichaam is dus
verdeeld over vijf vorsten, die het vermogen hebben ons
lichaam ziek te maken, namelijk het ens astrale, het ens
veneni, het ens naturale, het ens spirituale en het ens dei.
Hieronder volgen de vijf traktaten van de excurs, die ver-
tellen op welke wijze het ens astrale en evenzo alle andere

5. Variant: Waar de genezing dient plaats te vinden (‘heilung’ i.p.v. ‘welung’).



40

und den zu krenken und téten desgleichen all
andere. und vor dem und wir den parenthesin
anheben, so merken, das wir ein heidnischen
stylum fliiren woéllen, wiewol wir ein christ gebo-
ren sind, aber ursachen die uns darzu bewegt,
macht der glaub. so wir schreiben sollen als ein
christ so bliben die 4 entia, astrale, venenale,
naturale, spirituale aus und wlirden von uns
nit beschriben. dan es ist nit ein christenlicher
stylus sonder ein heidnischer stylus. aber das
lezt ens das ist ein christlicher stylus mit wel-
chem wir beschlieffen. uns sol auch der heid-
nisch stylus den wir beschreiben in den 4 enti-
bus nicht schaden am glauben, er sol uns alein
scherfen unser ingenium. wir nennen das ein
heidnischen stylum aus ursachen das es den
glauben Christi befrembt und bekennen darbei
das ir all die der 4 ens wesen betrachten und
gebrauchen des geblits christen sind.

Was aber uns do ursachet, das wir die 4
ersten entia heidnisch heifSen und das lezte got-
lich; das wollen wir im selbigen tractat erzelen
etlichs teils. aber den rechten grunt der warheit
volkomen zu haben, woéllen wir das selbig ens
enden und volfiren im lezten beschlufsbuch
fidei, do wir uns verzeihen des heidnischen
stylums und verharren in dem glauben als ein
fidelis, dem weiter paganische arbeit nit zu mut
sind, welches ir christen mit uns euch fleifSen
solt und uns de fidelibus libris wol erkennen.

Voorreden 41

entia de mens in zijn lichaam beheersen en in staat zijn dit
ziek te maken en te doden.

Maar voordat we aan de excurs beginnen, let erop dat
we een heidense uitdrukkingswijze willen bezigen, hoe-
wel we als christen zijn geboren. Onze beweegredenen
hiervoor komen evenwel voort uit het geloof. Zouden we
namelijk schrijven als een christen, dan zouden de vier
entia astrale, veneni, naturale en spirituale overgeslagen
en niet door ons beschreven worden. Want hierbij gaat
het niet om een christelijke, maar om een heidense bena-
dering. Het hoofdstuk over het laatste ens daarentegen,
waarmee we zullen besluiten, is vanuit een christelijke
invalshoek geschreven.

Echter ook de heidense benaderingswijze, waar we
voor de beschrijving van de eerste vier entia gebruik van
maken, zal aan ons geloof geen afbreuk doen, maar alleen
ons verstand scherpen. We noemen het een ‘heidense
benaderingswijze’ omdat deze met het geloof in Christus
niets te maken heeft, maar verklaren hierbij dat u allen
die het wezen van de vier entia bestuderen en er gebruik
van maken, geboren christenen bent.

Wat ons aanleiding geeft de eerste vier entia heidens
en het laatste goddelijk te noemen, willen we grotendeels
in het betreffende traktaat uiteenzetten. Om de waarheid
echter volledig aan het licht te brengen, willen we de
bespreking van dit ens afronden in het laatste, afsluitende
boek, over het geloof. Daar zullen we van de heidense
schrijfwijze afstappen en als gelovige, die geen heidens
werk meer op het oog heeft, vasthouden aan het geloof
dat u als christenen met ons dient na te streven. En aan
de boeken van het geloof zult u ons herkennen.



Ens astrale

Govya: No bay guien los socorra - Ex is niemand die hen kan helpen.

Foto: Biblioteca Nacional de Espafia

Inhoud
van het ens astrale

De aard van een mens wordt niet door de sterren bepaald

... mwaar door het ens seminis en het ens virtutis

Het digest, slechts een medinm

De sterren zijn vrif, en wij eveneens

Geluk is het gevolg van bekwaambeid

Alles leeft in en door het M.

Het M. fan vergiftigd worden

... door het ens astrale

Alle ziekten ontstaan door gif

Iedere planeet of ster in exaltatie kan een bron van vergif ijn
Verschillende soorten gif leiden tot verschillende 3iektebeelden
Samenvatting

Verwijzingen

45
47
51
55
57
61
63
67
9
73

77
79



44

Textus Parenthesis super Entia quinque.

Liber entium morborum primus
et pagoyum primum.
Tractatus de ente astrorum
super corpora inferiora.

Caput 1.

So wir euch das ens astrale beschreiben sol-
len, ist uns anfenglich am nétigsten zu betrach-
ten die natur, das wesen, gestalt, form und
eigenschaft der astra; aus dem selbigen folgt
hernach, in was wege heraus gezogen wird das
ens astrale.

Auf das habt ir ein grunt euch genomen
aus der astronomischen ler und folgent dem
unzeitigen anzeigen und bedenkt nit das recht,
so euch zu bedenken ist. also ir sagt, das der
himel den co6rper macht, das ist das astrum,
welches nit ist. der mensch ist einmal beschaf-
fen corporaliter und weiter formirt in nichts dan
alein ens seminis on alle gestirn. auf ein solchs
zeigt ir an, das die gestirn die cOrper regiren
und naturen bilden und dergleichen nach iren
eigenschafften, das mer dan ein lucker verstant
ist, wan es ist nit also das wird euch im ens
seminis angezeigt.

Euns astrale 45

Tekst van de excurs over de vijf entia
Het eerste boek over de ziekteoorzaken,
tevens het eerste heidense boek
Traktaat over het ens astrale
en zijn werking op de lichamen op aarde

Hoofdstuk I
[De aard van een mens wordt niet door de sterren bepaald]

Als we u het ens astrale moeten beschrijven, moeten
we, om te beginnen, vooral de natuur, het wezen, de
gestalte, de vorm en de eigenschappen van de sterren
beschouwen; op basis daarvan kunnen we vervolgens tot
een definitie van het ens astrale komen.

U baseert zich ten aanzien van dit onderwerp op het
astrologische leerstelsel, geeft gehoor aan voorbarige aan-
wijzingen en denkt niet goed na over datgene wat u eigen-
lijk zou moeten overwegen. U zegt dus dat de hemel, dat
wil zeggen het astrum, het lichaam vormt, wat niet juist
is. De mens is eenmaal in zijn lichamelijkheid geschapen,
en verder wordt hij door niets anders gevormd dan door
het ens seminis’, zonder toedoen van enig gesternte. U
zegt hierover dat de sterren de lichamen regeren en over-
eenkomstig hun eigenschappen de aard van de mensen
bepalen en dergelijke. Dat is een meer dan lichtvaardige
opvatting, want zo is het niet. Dat leggen we u uit wan-
neer we het ens seminis gaan bespreken.

6. Los van de vijf sferen waarin zickte en gezondheid hun oorsprong hebben,
maakt Paracelsus een onderscheid tussen het ens seminis: alles wat door bloed
en zaad wordt overgeérfd; en het ens virtutis: wat de mens zich door individuele
arbeid eigen heeft gemaakt.



46

Auf solch euer meinung woéllen [wir] weiter
nichts arguiren, dan es arguirt sich selbs durch
sein eigen solution.

Aber auf den grunt unsers parenthesis wol-
len wir euch ein solch erleuterung geben. Adam
und Eva haben ire leib durch das geschoépf emp-
fangen und durch ens seminis bis in zergehung
der welt. und ob schon kein stern, kein planet
wer gewesen und noch wer, noch so werent die
kinder aus irer geburt geboren und complexio-
nirt, genaturt worden, wie sie dan sonst seind,
einer ein medicus, der ander ein cabalist, einer
treu, der andere untreu, einer frumer art der
andere boser art. solch eigenschaften der men-
schen sind in ente proprietatis und komen nit
aus dem gestirn, wan sie haben kein teil am
corper, das ist sie geben kein complexion, kein
farben, kein form, kein eigenschaft, kein natur,
kein wesen.

Caput II.

Wir zeigen eim ietlichen arzt an, das er ver-
stan sol zwei entia im menschen: ens seminis
und ens virtutis. wiewol wir hie nichts anzeigen,
iedoch so seit des eingedenk das ir sie an iren
orten lesent. wir reden do ein solchen grunt,
der sich als ein angefangener text vergleichen
sol auf das ens astrale. dieweil und wir woéllen

Euns astrale 47

Over deze opvattingen van u willen we verder niet
redetwisten, want ze betwisten zichzelf en zullen vanzelf
verdwijnen.

Maar om een basis te leggen voor deze excurs, willen
we u de volgende toelichting geven: Adam en Eva heb-
ben hun lichamen door de schepping en door het ens
seminis ontvangen, tot de ondergang van de wereld. En
al zou er geen ster en geen planeet zijn geweest en nog
zijn, dan nog zouden de kinderen die uit hen geboren zijn,
zo zijn geboren, dezelfde aanleg en dezelfde aard hebben
ontvangen als nu het geval is, de ene een arts, de andere
een kabbalist’, de ene trouw, de andere ontrouw, de ene
rechtschapen, de andere boosaardig. Dergelijke eigen-
schappen van de mensen liggen besloten in het ens pro-
prietatis® en zijn niet afkomstig van het gesternte, want ze
hebben geen deel aan het lichaam, dat wil zeggen, ze zijn
niet bepalend voor constitutie, kleur, vorm, eigenschap,
natuur of wezen van de mens.

Hoofdstuk 11
[+« maar door het ens seminis en bet ens virtutis|

We wijzen iedere arts erop dat hij twee entia in de mens
moet onderscheiden: het ens seminis en het ens virtutis.
Wij gaan er hier niet verder op in, maar vergeet niet de
betreffende beschrijvingen te lezen. We geven daar een
zodanige basis dat deze als ingang gebruikt kan worden
voor het begrip van het ens astrale.

7. Variant: De ene een melancholicus, de andere een cholericus.
8. Het “wezen van de eigenheid’, d.w.z. de mens als individu.



48

euch underrichten, wie ens astrale uns scha-
den mag, ist das ein noturft euch zu erkleren,
das ir anfenglich wissen solt, das die gestirn
von planeten, von sternen und allem firmament
nichts machen an unserm leib, nichts an unse-
rer farben, nichts an unserer schéne, nichts an
unsern geberden, nichts an unsern tugenden
und eigenschaften. und solt euch der meinung
entschlahen, das ir so lang geacht habet und
iudicia gesezt dem menschen auf die natur der
sternen also auch den menschen welchs wir
wol belachen moégen. wiewol wir hie eins kur-
zen abbrechen sind unsern widersachern, aus
ursachen das diser parenthesis nicht auf das
selbig gesezt ist, das wir wollen einem ietlichen
do antworten, dieweil und wir mer papier und
tinten vermoégen, so uns erlaubt von got das
selbige zu gebrauchen. die[weil] und ir nun ein
solches verstanden, das uns die astra nichts
naturen noch ziehen noch eigenschaft geben,
so merken auf die underscheit, in was gestalt
sie den corper krenken und téten. nicht das
wir sprechen wolten, drumb das wir ein satur-
nisch kint seien, sollen drumb lang leben oder
kurz: nichts. der gang saturni bektimert kein
menschen an seinem leben, lengert noch kuirzt
nichts. wan ursachen, ob saturnus nie in himel
komen wer oder in das firmament, noch so
werent solch leut geboren und ob schon kein
mars oder mon nie gemacht wer worden, noch
wurden leut sein einer solchen natur. ir solt
euch eins solchen gedenken, darumb das der

Euns astrale 49

Als we u nu willen onderrichten op welke wijze het ens
astrale ons schade kan berokkenen, moeten we u uitleg-
gen dat u in eerste instantie dient te weten dat de planeten,
de sterren en het hele firmament in astrologische zin geen
invloed hebben op ons lichaam, onze kleur, onze schoon-
heid, onze manier van doen of onze vermogens en eigen-
schappen. U moet de mening opgeven, die u zo lang heeft
aangehangen en waar u uw oordelen op heeft gebaseerd,
dat de natuur van de sterren die van de mensen zou bepa-
len. Daar kunnen wij maar over lachen. Maar we willen
de discussie met onze tegenstanders hier afbreken, want
het is niet de bedoeling van deze excurs hier iedereen van
repliek te dienen, waarvoor we meer papier en inkt nodig
zouden hebben dan ons door God is toegestaan om te
gebruiken.

Als u nu begrepen hebt dat de sterren geen invloed
hebben op onze geaardheid, neigingen of eigenschappen,
leer dan het verschil zien, op welke wijze ze het lichaam
ziek maken en doden. Niet dat we wilden zeggen: omdat
we een kind van Saturnus zijn, zullen we lang of kort
leven - nee. De loop van Saturnus bekommert geen mens
wat betreft zijn leven, hij verlengt noch verkort. Want ook
al zou Saturnus nooit in de hemel of in het firmament
zijn komen te staan, toch zouden saturnische mensen zijn
geboren, en ook al zou nooit een Mars of een Maan zijn
geschapen, zouden er toch mensen zijn met een dergelijke
natuur. U moet bedenken dat het feit dat Mars grimmig



50

mars grimmig ist, ist drumb Nero nicht sein
kind gewesen. ob sie schon ein natur gehabt
haben, hats doch keiner von dem andern geno-
men. secht Helena und venus ist éin natur, und
ob schon venus nie gewesen wer, noch wer
Helena ein hur gewesen, und ob schon venus
elter ist dan Helena, gedenkt das vor Helena
auch huren gewesen sind.

Caput III.

Wie also angezeigt ist worden, gedenkt das
von solchen noch vil anzuzeigen wer, aber es
wird im ens seminis und virtutis gemelt und
lassen hie ein solchs aus. aber ir solt verstehen,
das das firmament und die astra so vil verord-
net seind, das die menschen und die entpfint-
lichen geschopf on sie nicht sein mogen, aber
sie werden nicht durch sie. ein solch exempel
verstant: ein sam, der in ein acker geworfen
wird, der gibt sein frucht von im selbs, dan er
hat ens seminis in im. aber so die sonn nit were
so wlchs er nicht. denken nicht, das die sonn
in mache, firmament oder der gleichen, aber
also merken, das die werme der sonnen ein
solche zeit gibt. als so ir wolt digeriren und ein
ding in seine wirkung bringen, so mufs durch
ein digest beschehen. so wirkt die digest nichts
anderes dan durch die zeit; das ding das darin

Euns astrale 51

is, niet wil zeggen dat Nero daarom zijn kind moet zijn
geweest. Hoewel ze van dezelfde aard zijn geweest, heeft
geen van beide het van de ander overgenomen. Kijk:
Helena en Venus zijn van dezelfde aard, en al zou Venus
nooit hebben bestaan, Helena zou toch een hoer zijn
geweest; en hoewel Venus ouder is dan Helena, vergeet
niet dat er voor Helena ook hoeren zijn geweest.

Hoofdstuk 111
[Het digest, slechts een medinm]

Bedenk dat er nog veel meer te zeggen zou zijn over
hetgeen we hier slechts hebben aangeduid; maar dat doen
we als we het ens seminis en het ens virtutis bespreken;
hier slaan we het over. U moet begrijpen dat het firma-
ment en de sterren een zodanige taak hebben dat de men-
sen en de overige met zintuigen begiftigde wezens zonder
hen niet kunnen bestaan; maar ze worden niet dootr hen
gevormd.

Een voorbeeld: een zaadje dat in een akker wordt
geworpen, geeft zijn vrucht vanuit zichzelf, want het
heeft het ens seminis in zich. Maar als de Zon er niet
was, zou het niet groeien. Denk nou niet dat de Zon, het
firmament of dergelijke het zou scheppen, maar onthoud
dat de warmte van de Zon het de mogelijkheid geeft om
te rijpen. Net als wanneer u iets wilt digereren en tot zijn
werking brengen: dit moet met behulp van een digest’
gebeuren. De digestio'” werkt niet anders dan via de tijd;

9. Medium, omgevingsfactoren, die een omzetting mogelijk maken.
10. Vertering, omzetting.



52

ist das hat sein wirckung an im selbs, und das
verstant also. digestio ist ein solches ding. ein
kint mag on die digest nicht wachsen, dan im
digest wachst es, das ist in matrice; und also
bedarf das kint keins gestirns noch planeten
darzu: sein muter ist sein planet und stern. der
sam mufd ein digest haben, das ist im ertrich,
das ertrich ist aber kein digest on die sonn. die
muter ist aber ein digest on alle astra. und ob
schon die sonn nimer schin und der mercurius
zurlick gieng, noch geraten die kinder, noch
wachsens, noch ist inen ir sonn und ir digest
nicht entzogen. dan die gestirn haben gar kein
gewalt den menschen zu neigen nach inen oder
dafs sie benot werden sie zu haben. also ver-
stant das. zwen kriegsman weren, die da beide
zornig, welcher naturt den andern? keiner.
zwen zwiling, die einander gleich sehen, wel-
cher hats vom andern das er dem andern gleich
sicht? keiner. was wollen wir dan uns jovische
kinder heifen und monische, die weil wir sind
gegen ein ander wie die zwiling? ein kint, das ist
wie der sam in seim wesen, ist ein zwiling wie
der samen und nicht ein kint der sonnen, als de
geminis stehet.

Euns astrale 53

datgene wat dit proces doormaakt, ontplooit zijn eigen
werking, en dat is als volgt te begrijpen:

Dit is digestio: zonder digestio kan een kind niet
groeien, want het groeit in het digest, dat is in dit geval
de baarmoeder. En daar heeft het kind geen gesternte
noch planeten voor nodig: zijn moeder is zijn planeet en
zijn ster. Het zaad moet een digest hebben, en dat vindt
het in de aarde; de aarde is echter geen digest zonder de
Zon. De moeder daarentegen is een digest zonder dat er
een ster aan te pas komt. En al zou de Zon nooit schijnen
en zou Mercurius retrograde zijn, dan nog zouden de
kinderen groeien en het tot iets brengen, want hun Zon
en hun digest zijn hun daardoor niet ontnomen. Want
de gesternten hebben ten enenmale niet de macht om de
mens naar hen te doen neigen; de mens is er in zijn wezen
niet van afhankelijk.

Zo moet u dat begrijpen. Stel, er zijn twee krijgers,
allebei tot toorn geneigd. Welke is bepalend voor de aard
van de ander? Geen van de twee. Of tweelingen die op
elkaar lijken - wie heeft het van de ander dat hij op hem
lijkt? Geen van de twee. Waarom zouden wij ons dan
jupiters- en maanskinderen noemen, terwijl onze relatie
tot hen die van een tweeling is? Een kind heeft zijn wezen
uit het zaad; het is een tweeling zoals het in het zaad is
aangelegd, en niet omdat het een ‘kind van de Zon’ zou
zijn, zoals in de verhandeling over de tweelingen wordt

gezegd.



54

Caput IV.

Nach dem wir also angezeigt haben, so
merken weiter, das wir fUrhin wollen den
parenthesin volfiren auf das ens astrale, das
ir verstehen moégen unser flrnemen, wie das
gestirn uns krenkt und tétet. wan ir habt die
astra verstanden bisher; sie incliniren in uns
und die inclinaz bilt uns nach inen, darauf ir
grofde libell sezen, wie dem gestirn widerstan-
den sol werden, das ein blau schreiben ist. uns
wil nicht bektimern der spruch, ein weiser man
herschet uber das gestirn, wie ir in verstehet.
aber wie wir in verstehent, also woéllen wir in
annemen. sie gewaltigen gar nichts in uns, sie
inbilden nichts, sie ergern nichts, sie incliniren
nichts, sie sind frei flir sich selbs und wir sind
frei fir uns selbs. nun merken aber, das wir
on das gestirn nicht leben mogen, dan kelte
und werme und das digest der dingen, die wir
essen und gebrauchen, kompt von inen, alein
der mensch nicht. und so vil nlizen sie uns und
so vil mUissen wir sie haben, als vil das wir kalt
und warm, essen und trinken, luft haben mus-
sen. aber nicht weiter sind sie in uns noch wir
in inen. sind sie uns aber gleich oder wir inen
oder du nicht wie sie oder sie [nit] wie wir, was
wollen wir uns dan grofs propositiones machen
und disputationes? also hat es der fabricator
wollen haben. wer weifd, was im firmament ist,
das wir nicht wissen denen dasselbige dient?

Euns astrale 55

Hoofdstuk IV
[De sterren zijn vrij, en wif eveneens|

Maar laten we, na dit gezegd te hebben, voortgaan met
deze excurs, waarin we het ens astrale verder uitwerken.
Dan zult u begrijpen wat we bedoelen, op welke wijze
het gesternte ons ziek maakt en doodt. Want tot nu toe
heeft u de opvatting gehuldigd dat de sterren ons zodanig
beinvloeden dat we naar hun gelijkenis worden gevormd.
En dan schrijft u er dikke boeken over, hoe aan het
gesternte tegenstand geboden moet worden. U schrijft
er maar op los, onder het motto: “Een wijs man heerst
over het gesternte.” Het zal ons niet bekommeren hoe u
dit gezegde uitlegt. Maar we willen het aannemen zoals
wij het begrijpen. De sterren beheersen niets in ons, ze
vormen niets, ze verergeren niets, ze beinvloeden niets;
ze zijn vrij voor zichzelf, en wij zijn vrij voor onszelf.

Doch let wel, zonder het gesternte kunnen we niet
leven, want koude en warmte en het digest van de dingen
die we eten en gebruiken, zijn van de sterren afkomstig;
alleen de mens niet. En in zoverre zijn ze nuttig en zelfs
noodzakelijk voor ons als wij koude en warmte, eten en
drinken en lucht nodig hebben.

Maar verder zijn zij niet in ons noch wij in hen. En als
zij op ons lijken of wij op hen, of als u niet bent zoals zij
of zij anders zijn dan wij - waarom zouden we daar veel
stellingen over poneren en discussies voeren? Zo heeft
de Bouwmeester het nu eenmaal willen hebben. Wie weet
wat er nog in het firmament is, waarvan wij niet weten
waar het voor dient? Want wij hebben geen baat bij de



56

dan uns nuzet die reinikeit der sonnen nichts
noch die kunst mercurii noch die schéne vene-
ris, uns nuzet alein der schein von der son-
nen, das er die fricht machet und den sumer,
darin uns unsere narung wechst. aber zu dem
beschlufs diser red, damit der parenthesis euch
angefangen wird so merken: ein kint das gebo-
ren wird oder empfangen in den besten plane-
ten und sternen und in den tugentreichesten
nach allem wunsch, wenn es in seiner eigen-
schaft das widerspil hat und ganz uberzwerch,
wes ist die schult? des von dem das blut kompt
(als de generatione stehet). also merken das das
gestirn gar nichts wirket alein das blut; wird es
aber wie die planeten auf sein stunt, so hat es
das aus dem blut. es kompt oftmal gut und gut
zusamen, bés und bos; aber nur das ein ist ein
ursacher, das ander nit, das ist ens seminis.

Caput V.

Ehe und wir auf unser propositum komen,
wollen wir euch flrlegen ein solches von der
geschiklikeit des leibes. als ir gar vil und wol
betrachtet, das der mensch sein glick und
geschiklikeit hab von dem gestirn, also das
einer mer aufwechst dan der andere, einer in
kiinsten, der andere in reichtumb, der drit in

Euns astrale 57

zuiverheid van de Zon, de kunst van Mercurius of de
schoonheid van Venus; voor ons is alleen de zonneschijn
van nut, die de vruchten tot rijping brengt, en de zomer
die ons voedsel laat groeien.

Maar om deze uiteenzetting waarmee de excurs werd
begonnen, te besluiten, onthoud het volgende: als een
kind onder de beste planeten en sterren, met de beste
eigenschappen die je maar kunt wensen, geboren of ont-
vangen wordt, en dan toch de tegenovergestelde eigen-
schappen vertoont en helemaal dwarsligt, wiens schuld is
dat dan? Het is de schuld van degene van wie het bloed
afkomstig is, zoals in het boek over de geboorte' is te
lezen.

Onthoud dus dat het gesternte helemaal geen uitwer-
king heeft, alleen het bloed. En als het kind zo wordt
als de planeten op het moment van zijn geboorte, dan is
dat te wijten aan het bloed. Vaak komt goed en goed bjj
elkaar, of kwaad en kwaad; maar slechts het ene, namelijk
het ens seminis, is oorzakelijk; het andere niet.

Hoofdstuk V
[Geluk is het gevolg van bekwaambeid]

Voordat we aan ons eigenlijk betoog toekomen, willen
we u nog de volgende gedachten over de bekwaamheid
van de persoon voorleggen. U heeft het er steeds weer
over dat de mens zijn geluk en bekwaamheid aan het
gesternte te danken heeft, waardoor de een het verder
schopt dan de ander, de ene in de kunsten bedreven

11. Das Buch von der Gebarung der empfindlichen Dinge in der Vernunft (Sudh. deel I).



58

gewalt und der gleichen. ein solchs legt ir zu
dem gestirn, das ir von inen ein solches habt;
des entschlahen wir uns und legen das also
aus. das gliick kompt aus der geschiklikeit und
die geschiklikeit kompt aus dem geist; darnach
ein ietlicher mensch ein geist hat, darnach ist er
geschikt auf ein ding, und darnach er geschikt
auf das selbige ding ist, darnach hat er glick.
das ir disen geist verstehet, so ist er als ein
archeus, als de archeo stehet und weiter hie nit
melden, damit wir nicht von unserm firnemen
kumen. ir sagt auch mer von der ungleichen
gestalt der menschen, das von Adam her ein sol-
che lange zeit under sovil menschen nie keiner
dem andern gleich ist gewesen (ausgenomen die
gemini), das ein miracul ist und fast ein grofs.
dises legent ir zu dem gestirn und seinem selt-
samen lauf, das uns mit bedecktem angesicht
anschauet. ir solt ein solches wissen (aber mer
setzen wir de termino vitae) das von got das ens
seminis also beschaffen ist, das alle die gestalt,
farben, form der menschen mussen erflllt wer-
den, deren keine zal ist, und so die alle erfuillt
seind, als dan so kumen die leut herwider, die
da sehen werden wie die die gestorben sind. so
der jungst tag kompt, so werden die farben und
sitten der menschen alle erfiillt sein, dan er ist
alein gesetzt auf den punkten, so alle farben,
form und gestalten und sitten der menschen
fir sind und keiner mer mag geboren werden,
er mufd etwan eim gleich sehen. alsdan ist die

Euns astrale 59

raakt, een ander tot rijkdom komt en een derde tot macht,
enz. Van deze dingen zegt u dat ze aan het gesternte te
wijten zijn.

Wij zijn het daar niet mee eens, maar hebben er
de volgende verklaring voor: geluk is een gevolg van
bekwaamheid, en deze komt weer voort uit de geest.
Iedere mens heeft zijn bekwaamheden naarmate hij over
geest beschikt, en naarmate hij bekwaam is, heeft hij
geluk. Om u deze geest begrijpelijk te maken: hij is als
een archeus'?, zoals deze is beschreven; hier ga ik er niet
verder op in om niet af te dwalen.

Verder zegt u met betrekking tot de verschillen in het
uiterlijk van mensen dat het feit dat de hele tijd sinds
Adam onder zo veel mensen nooit iemand aan een ander
gelijk is geweest (met uitzondering van tweelingen), wel
een heel groot wonder is. U schrijft dit toe aan de eigen-
aardige loop van het gesternte, dat ons met een bedekt
aangezicht aanschouwt.

U moet het volgende weten - wat we in de verhande-
ling over het einde van het leven nader uiteenzetten - dat
het ens seminis door God zodanig is geschapen dat al de
talloze gestaltes, kleuren en vormen van de mensen ver-
wezenlijkt moeten worden. Pas wanneer die er allemaal
geweest zijn, komen er weer mensen, die er uit zullen
zien als de gestorvenen. Wanneer de jongste dag aan-
breekt, zullen mensen van alle mogelijke kleuren en met
alle mogelijke gebruiken hebben geleefd, want deze is pas
vastgesteld voor het moment waarop alle kleuren, vormen,
gestaltes en gebruiken van mensen zijn verwezenlijkt en
niemand meer geboren kan worden, die niet op een ander

12. Verborgen kracht in alle wezens; de innerlijke alchemist.



60

stunt aus des laufs der ersten welt. und sezt
euch nicht in die eigenschaft, das ir vil alter
machen der welt und teilent die welt aus in teil.
so alle farben und alle sitten der menschen aus
sind und kein seltsame mer mag werden, son-
der gleichnus seind, so ist das recht alter aus.

Caput VI.

Aber was wil uns das hie bektimern? nichts,
dan alein zu ein merern verstant euch zu
erkleren, wes sinns wir sind. auf das solt ir ens
astrale verstehen also. es ist ein ding, das wir
nicht sehen, das uns und alles das, das da lebet
und die empfintlikeit hat, enthalt bei dem leben,
das kumpt aus dem gestirn. also reden wir das.
ein feur, das da brint, das mus holz haben,
sonst ist kein feur. also merk, das feur ist ein
leben, noch mags nicht leben one das holz.
also merk, wiewol das grob ist, zu eim exempel,
aber euch geschikt genug: aus ursachen der
leib ist ein holz, das leben in im das feur. nun
lebt das leben aus dem leib. nun muf$ der leib
etwas haben das er vom leben nit verzeret werd,
sonder im wesen bleib. das selbige ist das ding,
darvon wir euch das ens erzelen; dises kumpt
aus dem firmament. ir saget und ist also, so der
luft nicht wer, so fielen alle ding gen boden und
alles, das da das leben hat, das selbig ersticket

Euns astrale 61

lijkt. Op dat moment is de loop van de eerste wereld vol-
tooid. En blijf er nu niet halsstarrig aan vasthouden dat
er vele wereldtijdperken te onderscheiden zijn. Wanneer
alle kleuren en alle gebruiken van de mensen gepasseerd
zijn en niets eigenaardigs meer kan ontstaan, maar alles
lijkt op iets dat er al geweest is, is dat echt het einde van
het tijdperk.

Hoofdstuk V1
[Alles leeft in en door het M.]

Maar wat zal ons dat hier bekommeren? Niets, behalve
dat we u beter begrijpelijk willen maken waar we naartoe
willen. U moet het ens astrale dus als volgt begrijpen:
het is iets dat wij niet zien, dat ons en al wat leeft en met
waarneming is begiftigd, in leven houdt, en dat afkomstig
is uit het gesternte.

Laten we het zo zeggen: een vuur moet hout hebben
om te branden; anders is er geen vuur. Wel, het vuur is
een soort leven, maar het kan niet leven zonder hout. Dus
let op - hoewel dit een grove vergelijking is, maar voor u
voldoet ze wel: het lichaam is als het hout, het leven erin
is het vuur. Nu leeft het leven uit het lichaam. Daarom
moet het lichaam iets hebben, dat maakt dat het door het
leven niet wordt verteerd, maar in zijn wezen behouden
blijft. Dit is nu het ens waar wij het over hebben, en dit is
uit het firmament afkomstig.

U zegt, en dat is correct: als de lucht er niet was, zou-
den alle dingen op de grond vallen, en alles wat leeft, zou



62

und stiirb. also merkt hinwider, das noch eins
ist das den leib halt, welcher leib das leben halt,
das selbig ist nicht minder zu verlieren als der
luft. der luft wird in demselbigen enthalten und
aus dem selbigen und [so] das nit were, so zer-
gieng der luft. das firmament lebt aus dem und
so das nicht im firmament were so zergieng das
firmament und wir heifSen das M[ysterium]|, dan
nichts ist in allen beschaffen uber das, nichts
ist merers, nichts ist dem arzt nlizer zu betrach-
ten. auf das merken uns und wol, also das wir
euch das MJysterium] anzeigen. nicht das es
aus dem firmament entspring oder das es in im
sei geboren oder das das firmament das selbige
uns zuschick; alles nichts. aber also merken in
euch, das dis M[ysterium]| alle geschopf enthalt
in himel und erden, und alle elementen leben
aus im und in im. wie aber das selbige euch
zuverstehen ist, solt ir eingedenk sein de primo
creato, was da angezeigt wird und die iezigen
meldung vom M[ysterium| wie hernach folgt.

Caput VIL

Demnach wie angezeigt ist das M|ysterium],
so merkt am ersten ein exempel. ein stub,
die da vermacht ist und beschlossen, die sel-
big empfecht in ir ein geschmack, wie du in
machest in sie; derselbig geschmack kompt nit
aus ir sonder von dir. auf das merke, wie du den
selbigen machest, also mussen in die schmec-

Euns astrale 63

stikken en doodgaan. Onthoud nu dat er nog iets is, dat
het lichaam overeind houdt - dat op zijn beurt het leven
onderhoudt - en dat even onmisbaar is als de lucht. De
lucht wordt erin en erdoor onderhouden, en als dat niet
zo was, zou de lucht vergaan. Het firmament leeft erdoor,
en als het niet in het firmament was, zou het firmament
vergaan. En wij noemen dit het M.”, want er is niets
geschapen dat hier boven staat, niets dat hoger is of nut-
tiger voor de arts om te beschouwen, dan dit.

Let dus goed op wat we u over het M. vertellen. Niet
dat het uit het firmament afkomstig is of dat het daarin
is ontstaan of dat het firmament het naar ons toestuurt;
dat is allemaal niet het geval. Maar onthoud dat dit M.
alle schepsels in de hemel en op aarde onderhoudt. Alle
elementen leven door en in het M. Om dit te begrijpen,
moet u de aanwijzingen in het boek over de eerste schep-
ping indachtig zijn, evenals hetgeen hieronder over het M.
wordt vermeld.

Hoofdstuk VII
[Het M. kan vergiftigd worden]

Nu we het M. hebben geintroduceerd, kijk eerst naar
een voorbeeld. Een kamer die aan u gegeven en vervol-
gens afgesloten wordt, neemt de geur in zich op, die u
daarin produceert; deze geur is niet uit de kamer afkom-
stig, maar van u. Wel, zoals u deze geur voortbrengt, zo
moeten degenen hem ruiken, die zich later in deze kamer

13. Volgens Sudhoff Mysterinm; anderen, zoals F. Strunz, lezen hier Meteoron.



64

ken die darin seind, und ist muglich, das du
alle krankheiten und die cur dergleichen darin
geberist denen, die darin wonen. darauf merk,
der luft der darin ist kompt nit von dir, aber der
geschmack kompt von dir. nun verstant weiter:
also reden wir von luft das wir euch erzelen das
ens astrale. ir zeigt an, wie der luft kumpt aus
der bewegung des firmaments, das wir nit hal-
ten und gestehen, aber wol den wint, als meteo-
rica ausweist. der luft kompt vom héchsten gut
und ist gewesen vor allen geschopfen das aller
erst, demnach sind ander ding beschaffen wor-
den. das firmament lebt des lufts und all crea-
tur, drumb so kompt es aus dem firmament
nicht. dan das firmament wird enthalten durch
den luft wie der mensch. und ob schon alle fir-
mament still stinden, noch ist der luft. so aber
die welt undergieng in disem stilstehen, so ist
das die ursachen, das das firmament kein luft
hett und das der luft zergangen wer. alsdan wer
es ein zeichen, das der mensch auch aus muf3t
sein, alle element zergiengen, wan sie stehent
alle im luft, das ist M[ysterium] magnum. und
sagen dir das also an, das dises M. m. ein solch
ding ist, das alle geschoépf daraus leben und
ir leben in dem und aus dem enthalten. dises
M. m. das mag vergift werden und verendert
also, das der mensch das selbige in sich nimpt,
dieweil und sein leben darin ligt und wonet, so
mufl sein corper das an sich lassen giefSen und
sich beflecken, das im M. m. ist. als der veren-
derte luft in der stuben, den wir euch haben

Euns astrale 65

bevinden, en het kan gebeuren dat u bij degenen die erin
wonen, alle mogelijke ziekten teweegbrengt, en evenzo
de genezing daarvan. Let op: de lucht die zich in die
kamer bevindt, is niet van u afkomstig, de geur daaren-
tegen wel.

Begrijp nu het volgende: we hebben het over de lucht
om u het ens astrale begrijpelijk te maken. Volgens u zou
de lucht door de beweging van het firmament ontstaan.
Daar zijn wij het niet mee eens. De wind daarentegen
ontstaat wel op deze manier, zoals de meteorica aantoont.
De lucht is afkomstig van het hoogste goed en is er het
allereerst geweest, voor alle schepsels; daarna zijn andere
dingen geschapen. Het firmament en de hele schepping
leven van de lucht; daarom kan deze niet uit het firma-
ment afkomstig zijn. Want het firmament wordt door
de lucht onderhouden, net zoals de mens. En al zouden
alle firmamenten stilstaan, er zou toch nog de lucht zijn.
Als echter de wereld zou vergaan in dit stilstaan, zou dat
eraan te wijten zijn dat het firmament geen lucht heeft en
dat de lucht is vergaan. Dat zou dan betekenen dat het
ook met de mens is afgelopen, en alle elementen zouden
vergaan, want ze bestaan allemaal dankzij de lucht; dat is
het M. magnum. En we zeggen u dat alle schepsels hun
leven aan het M. m. te danken hebben en in en door het
M. m. in leven blijven.

Dit M. m. kan vergiftigd en gealtereerd worden en in
deze vorm door de mens worden opgenomen. Aangezien
het leven van de mens ervan afhankelijk is, is hij gedwon-
gen datgene wat er in het M. m. is, over zijn lichaam te
laten gieten en zich erdoor te laten bevlekken; net als met
de veranderde lucht in de kamer waar we het over hadden.



66

angezeigt. also ist etwas das dis M[ysterium)|
verunreiniget, das selbige bleibet in im und mag
von im nit kumen.

Caput VIII.

Aber also verstanden das ens astrorum. die
astra haben ir natur und ir mancherlei eigen-
schaft wie dan auf erden die menschen. die
selbigen astra haben ir verenderung in inen, ie
besser ie boser, ie stfSer ie saurer, ie hendiger
ie bitterer. so sie also in irer giite sind, so kompt
nichts boses von inen, aber in der bds entstehet
ir bosheit. nun merkent, das sie die ganze welt
umbgeben wie ein schal ein ei. durch die schal
kompt der luft und gehet anfenglich durch sie
auf den centrum der welt zu. also merken nun,
welche astra vergift sind, die beflecken den luft
mit irem gift. also wo das gift hinkompt, am
selbigen ort werden die selbigen krankheiten
nach der eigenschaft des selbigen sterns. wan
es mag nicht den ganzen luft der welt vergiften,
alein ein teil, nach dem und sein sterke ist. also
ist es auch mit der giite der astren. das heifSt
also ens astrale, das ist der geruch, dunst,
schweifd von den sternen vermischt im luft, als
cursus astrorum ausweiset. dan daher kompt
kelte, werme, triikne und feuchte und der glei-
chen, wie ir eigenschaften anzeigen. also solt ir
merken, das die gestirn nichts incliniren, alein

Euns astrale 67

Er is dus iets dat dit M. verontreinigt, en dit blijft erin
aanwezig en kan er niet uit worden verwijderd.

Hoofdstuk VIII
[+ door het ens astrale]

Met het ens astrale zit het nu zo: de sterren hebben hun
natuur en allerlei eigenschappen, net als op aarde de men-
sen. Deze sterren zijn aan verandering onderhevig, ten
goede of te kwade; ze worden zoeter, zuurder, scherper of
bitterder. Wanneer zij nu in hun goede staat zijn, komt er
niets kwaads van hen, maar in de kwade toestand ontstaat
hun kwalijke werking.

Nu moet u weten dat zij de hele wereld omgeven, zoals
een schil om een ei heen zit. De lucht dringt eerst door de
schil en gaat vervolgens naar het midden van de wereld.
Welnu, de sterren die vergiftigd zijn, bevlekken de lucht
met hun vergif. Waar het gif terechtkomt, daar ontstaan
de ziekten die overeenkomen met de eigenschappen van
de betreffende ster. Want een ster kan niet de lucht van de
hele wereld vergiftigen, maar slechts een gedeelte, afhan-
kelijk van zijn sterkte. Hetzelfde geldt voor de goede
eigenschappen van de sterren.

Dit heet dus ens astrale, dat wil zeggen de geur, de
uitwaseming, het zweet van de sterren, door de lucht
gemengd, zoals de loop van de sterren laat zien. Van-
daar komen koude, warmte, droogte en vochtigheid en
dergelijke, afhankelijk van de eigenschappen van de
sterren. U moet dus onthouden dat de gesternten niets
beinvloeden, maar slechts door hun uitwaseming het



68

vergiften durch iren dunst das M]ysterium],
durch welches wir dan vergiftet werden und
geschwecht. und also ist ens astrale das unsern
leib endert zum guten oder bdsen durch ein
solchen weg. welcher mensch der ist, der also
genaturt ist, aus seim nattirlichen blut dem sel-
bigen dunst wiederwertig, der wird krank, der
aber nicht wider das genaturt ist, dem schats
nichts. es schat auch dem nichts, der sovil edel
und stark wider das gesterket ist, das er das
gift uberwindet aus edler natur seines bluts
oder der arznei, die da widerstehet den ver-
felschten dunsten der obern. darauff mercken,
das alle ding die da geschaffen sind, wider den
menschen sind, und der mensch wider sie. sie
mogen alle dem menschen schaden und der
mensch inen gar nichts.

Caput IX.

Nun auf die anzeigung M[ysteriorum| so mer-
ken ein exempel wie die dliinst der planeten uns
schaden. ein weier der sein recht M. hat, der
selbig ist fischreich, so aber die kelte so grof} ist,
so gefreurts und sterben die fisch, aus ursachen
das das m. zu kalt ist wider die natur des was-
sers. dise kelte kompt nicht aus dem M. sonder
aus [dem] gestirn, das also der eigenschaft ist
und tut das. also wirkt auch die hiz der sonnen,
das die wasser zu warm werden und die fisch
sterben aus der vordern ursachen. also wie

Euns astrale 69

M. vergiftigen, waardoor wij vervolgens vergiftigd en
verzwakt worden. Zo werkt dus het ens astrale, dat ons
lichaam op de beschreven wijze, ten goede of ten kwade,
kan veranderen.

De mens die van nature, vanuit zijn natuurlijk bloed,
tegengesteld is aan deze uitwaseming, wordt ziek; wiens
natuur er daarentegen niet mee in strijd is, die ondervindt
er geen schade van. Ook diegene heeft er geen last van,
die zo edel en sterk is dat hij het gif overwint dankzij de
edele natuur van zijn bloed of dankzij de geneeskunst, die
tegenstand biedt aan de vervalste uitwasemingen van de
bovensten. Let erop dat alle dingen die geschapen zijn,
tegengesteld zijn aan de mens, en vice versa. Zij allemaal
kunnen de mens schade toevoegen, terwijl de mens hen
niet kan deren.

Hoofdstuk IX
[Alle ziekten ontstaan door gif]

Nu we hebben aangegeven wat het M. is, kijk naar een
voorbeeld hoe de uitwasemingen van de planeten ons
schade berokkenen. Een vijver die het juiste M. heeft, is
rijk aan vissen, maar als de kou te groot wordt, bevriest
het water en de vissen sterven, omdat het M. te koud is
voor de natuur van het water. Deze koude is niet afkom-
stig van het M., maar van het gesternte dat deze eigen-
schap en deze uitwerking heeft. Zo werkt ook de hitte
van de Zon: de wateren worden te warm en de vissen
sterven; dat heeft dezelfde oorzaak. Zoals dit twee eigen-



70

die zwei zwo eigenschaft sind etlicher astren,
die das wirken, also seind ir mer die da das M.
seuren, bittern, stifSen, ressen, arsenicirn und
dergleichen auf vil hunderterlei gustum und
dergleichen. dise grofs verenderung des M. ist
verenderung der leib. auf ein solchs so mercken
wie das gestirn das M. beflecket, des wir in
krankheit und in tot komen, wie der selbigen
dunst natur sind. und verwunder sich kein arzt
in solchem, dan sovil gift sind auf erden nicht,
sovil und mer sind in astris. und gedenk es im
ein ietlicher arzt, das kein krankheit komme on
ein gift. dann gift ist einer ietlichen krankheit
anfang und durch das gift werden alle krank-
heiten, leib und wunt, nichts entschlossen. das
sollent ir erkennen, so erfinden ir das dem arse-
nich mer dan 50 krankheiten und noch 50 zu
geben sind, do kein der andern gleich ist, und
sind doch alle aus arsenico. noch vil mer aus
sale, noch mer aus mercurio, noch mer aus
realgar und schwefel. das zeigen wir euch dar-
umb an, das ir gedenken solt und wissen, das
ir vergebens erfarent einer ietlichen krankheit
sein sondern ursprung, dieweil éin ding sovil
krankheiten macht. dem selbigen trachtet nach,
so findet ir der andern ursach. und behalten
in euch die regel, das ir wisset das ding, doraus
die krankheit wird und nit die ursachen wie
es also geworden ist, als euch die practik
ausweisen.

Euns astrale 71

schappen zijn van een aantal sterren die deze werking
hebben, zijn er anderen die het M. een zure, bittere, zoete,
scherpe of arsenicumachtige smaak geven, en zo met
honderderlei andere smaken enz. Deze grote verandering
van het M. brengt een verandering van de organismen
met zich mee.

Kijk nu hoe het gesternte het M. zodanig vervuilt dat
wij ziek worden en de dood vinden, afhankelijk van de
natuur van deze uitwasemingen. En geen arts moet zich
hierover verbazen, want op aarde zijn er lang niet zo veel
vergiffen als in de sterren. En laat iedere arts bedenken
dat geen ziekte zonder gif ontstaat. Want gif is het begin
van iedere ziekte, en door gif ontstaan alle ziekten, interne
ziekten net zo goed als wonden, niets uitgezonderd.

Dat moet u inzien, en dan zult u vinden dat arsenicum
ten grondslag ligt aan meer dan vijftig en nog eens vijftig
ziekten, waarvan geen een op de andere lijkt, en toch zijn
ze allemaal te wijten aan arsenicum. Nog veel meer zijn
toe te schrijven aan sal, nog meer aan mercuur, nog meer
aan realgar' en zwavel.

Dat vertellen we u omdat u zich ervan bewust moet
worden en moet weten dat u tevergeefs de afzonderlijke
ontstaanswijze van iedere ziekte tracht te achterhalen,
terwijl één ding zo veel ziekten veroorzaakt. Dit moet
u zien te onderzoeken, dan vindt u ook de oorzaak van
de andere. En houd vast aan de regel dat u datgene moet
kennen, waar de ziekte uit ontstaat, en niet de manier
waarop het is gebeurd; dat toont u ook de praktijk.

14. Rood zwavelarsenicum.



72

Caput X.

Dafs ir aber des ein mereren verstant habt,
so merken das wir die sonnen oder den winter
nit alein beschuldigen an unsern cérpern nach-
teilig zu sein, wie wir exempliren, sonder wir
beschuldigen ein ietlichen planeten und ster-
nen, so derselbig in seiner exaltation ist, das er
durchtringet das M. und das selbig nach seiner
exaltation naturet. also etliche zu fast salzen
das M., etliche zu fast arseniciren, andere sul-
phuriren andere mercuriren. dan ire exaltatio-
nes sind unser gift oder gltiick in unsern coérpern
der gesuntheit nach, es sei dan das der selbige
dunst weiti halben zu uns nicht komen mocht.
und merken also ein exempel: die exaltation der
arsenich sternen, so sie den centrum und ange-
sicht der erden bertihren, so merkt, so sie also
das wasser berliren, so vergiften sie durch iren
arsenich das ganz wasser. und also so das was-
ser vergift ist, so empfinden das die fisch und
laufen al ab iren stetten an andere stett. also
komen sie aus der tiefe herauf an den tag, dan
sie vermeinen ein unbesalzene oder unvergifte
stat zu finden. als dan werden sie ersehen an
den stetten der lendern und komen also grof3
mennig fisch zusamen.

Darumb so merken, wo so grofS mennig
fische, die also in vil jaren nit erhort sind,
erfunden werden, das am selbigen ort ein grof
sterben hernach folget. wan der arsenic, der

Euns astrale 73

Hoofdstuk X
[ledere planeet of ster in exaltatie kan een bron van vergif zin]

Maar om dit nog beter te begrijpen, let wel dat we niet
alleen de Zon of de winter ervan beschuldigen nadelig
te zijn voor ons lijf, zoals we in het voorbeeld aanvoeren,
maar we beschuldigen iedere planeet en iedere ster ervan,
wanneer ze in exaltatie zijn, het M. te doordringen en
het hun eigen aard op te dringen, overeenkomstig hun
exaltatie. Zo zijn er een aantal die het M. te sterk zouten,
anderen die het te sterk met arsenicum vervullen, of met
sulfur, of met mercuur; want hun exaltaties betekenen
voor ons, met betrekking tot onze gezondheid, of gif of
geluk in ons ljjf; tenzij deze uitwaseming ons vanwege de
grote afstand niet kan bereiken.

Bekijk eens het volgende voorbeeld: wanneer de arse-
nicumsterren in exaltatie zijn en het midden en het aange-
zicht van de aarde raken, en daardoor ook het water, dan
vergiftigen ze met hun arsenicum heel het water. En als
het water op deze manier vergiftigd is, voelen de vissen
dat en zoeken ze met zijn allen andere plaatsen op. Zo
komen ze uit de diepte naar de oppervlakte, in de veron-
derstelling daar een ongezouten of onvergiftigde plek te
vinden. Dan kunnen ze op deze plaatsen in verschillende
streken worden gezien, en zo komt er een grote menigte
vissen bij elkaar.

Let er nu eens op dat op dezelfde plaats waar een
dusdanige hoeveelheid vissen wordt aangetroffen, zoals
men al sinds vele jaren niet meer heeft meegemaakt, later
een grote sterfte volgt. Want het arsenicum dat de vissen



74

die fisch herfiir treibt, die in langen jaren nie
aus der tiefe komen sind, der vergiftet auch
die menschen, das sie nach den fischen krank
werden, wan sie sind so vil sterker, das sie des
nicht so leichtlich empfinden als die fisch. des
gleichen also auch von andern geschlechten der
giften im M., durch die astra herab gegossen,
wie dan virtutes stellarum ausweisen, werden
nit alein die fisch und menschen vergift, sonder
die frticht der feldern und alles das do lebet.

Caput XI.

Also merken, wie wir izt gemeldet haben, also
in der gestalt auch unser leib wie ein sé ist und
die glider dorin wie die fisch. so das leben, das
im leib ligt und in allen glidern, also durch die
astra in im vergift wird, so werden auch krank
die inwendigen glider, die das selbige empfahen.
und merken dorauf dafs ettliche entia astralia
der vergiftung seind, das sie alein dem geblut
schaden als die realgarischen, etliche alein dem
haupt schaden als mercurialia, etliche alein
dem gebein als salia und den geedern. etliche
sind der natur, das sie hydropisin machen und
tumorem als opperment, etliche flif, febres als
die bittern.

Euns astrale 75

naar de oppervlakte drijft, die al jarenlang niet meer uit
de diepte te voorschijn zijn gekomen, vergiftigt ook de
mensen. Zij worden na de vissen ziek, want ze zijn veel
sterker en daardoor minder vatbaar dan de vissen.

Hetzelfde gebeurt ook met de andere soorten vergif in
het M., die door de sterren worden uitgegoten, zoals aan
de eigenschappen van de sterren te zien is. Niet alleen
vissen en mensen worden erdoor vergiftigd, maar ook de
vruchten op de velden en al wat leeft.

Hoofdstuk XI
[Verschillende soorten gif leiden tot verschillende ziektebeelden]

Welnu, op deze manier, zoals we het net hebben ver-
teld, is ook ons lichaam als een meer, en de organen erin
als de vissen. Als het leven dat er in het lichaam en in alle
organen is, op deze wijze door de sterren wordt vergif-
tigd, worden ook de inwendige organen ziek, die dit gif
ontvangen.

Onthoud nu dat er verscheidene entia astralia zijn, die
tot vergiftiging leiden. Sommige zijn alleen schadelijk
voor het bloed, zoals die die door middel van realgar wer-
ken; andere zijn alleen schadelijk voor het hoofd, zoals de
mercurialia, weer andere alleen voor de beenderen en de
bloedvaten, zoals de salia. Een aantal zijn zo geaard dat
ze waterzucht en gezwellen doen ontstaan, zoals auripig-
mentum"’; weer andere leiden tot vloeiingen en koortsen,
zoals de bittere.

15. Geel zwavelarseen.



76

Solchs wol zu verstehen, wollen wir euch
anzeigen die teilung der dingen und des ens.
am ersten mercken das ir etliche gehent in leib
krankheiten, das sind die do betreffen liquorem
vitae, die machen leibkrankheiten. die andern
sind die do machen wunden, das sind die do
treffen virtutem expulsivam; also in den zweien
stehent alle theoric.

Particula 1.

Wie wir euch also anzeigen, wie das ens
astrale uns krenket auf leib- und wuntkrank-
heiten, als in die krankheit die da nit aus dem
leib gent und in krankheiten die da aufs dem
leib gent. so solt ir wissen, das wir euch hie nit
erzelen wie in eim ietlichen stern das gift ligt,
wan es ist astronomisch mer dan arzneiisch.

Aber wie im sei, so sind funferlei gift die do
machen wassersucht, und ist einerlei gestalt
aber in funf eigenschaft. also ist ein gift des
gestirns, die andern vier der anderen ens und
machen doch all wassersucht wie flnferlei
schwefel und dergleichen.

Euns astrale 77

Om u dit begrijpelijk te maken, willen we u laten zien
hoe u deze dingen en het ens kunt onderverdelen. In de
eerste plaats zijn er een aantal astrale invloeden die tot
ziekten van het lichaam leiden; deze tasten het levenssap
aan en brengen interne ziekten teweeg. De andere veroor-
zaken wonden en tasten de uitdrijvende kracht aan. Op
deze twee klassen is de hele theorie gebaseerd.

Kanttekening I
[Samenvatting]

We hebben nu aangegeven hoe het ens astrale ons
zowel interne als chirurgische ziekten bezorgt, dus ziek-
ten die niet en zulke die wel hun uitgangspunt in het
lichaam hebben. U moet weten dat we u hier niet gede-
tailleerd het gif in iedere ster beschrijven, want dit heeft
meer met astronomie te maken dan met geneeskunst.

Maar in ieder geval zijn er vijf soorten gif die water-
zucht opwekken, dus één ziektebeeld, dat vijf verschil-
lende eigenschappen aanneemt. Een van deze giffen is
afkomstig uit het gesternte, de andere vier uit de overige
entia; en toch leiden ze allemaal tot waterzucht, net als
vijf soorten zwavel, enz.



78

Particula II.

Wie euch aber die selbigen zu erkennen sind,
aus was ens die wassersucht entspringt und
mit was arznei sie sol geheilt werden, das selbig
stehet de morborum medicationibus. und wol-
len euch also das ens beschlossen haben, dar-
bei euch anzeigen, das ir nit gedencken solt ein
astralische krankheit zu arzneien, dieweil der
selbig stern regirt, wan er ist mer dan der arzt.
dorbei ir solt gedenken, das ir die zeit obser-
virt, wollen ir sein rechte arzt, und vor der zeit
kein krankheit zu der heilung zu néten, wan es
beschicht nicht.

Euns astrale 79

Kanttekening 11
[Verwijzingen]

Maar hoe u deze kunt herkennen, hoe u kunt zien uit
welk ens de waterzucht [in elk afzonderlijk geval| afkom-
stig is en op welke wijze ze genezen moet worden, dat is te
lezen in het boek over de genezing van de ziekten.

Om onze beschrijving van dit ens te besluiten, willen
we u er nog voor waarschuwen te menen dat u een astrale
ziekte kunt genezen terwijl de betreffende ster nog steeds
regeert; want hij is sterker dan de arts. Denk eraan reke-
ning te houden met de tijd, als u goede artsen wilt zijn,
en geen voortijdige genezing te forceren, want dat lukt
toch niet.



Ens veneni

A b Inhoud

van het ens veneni

Tegelijk met ons voedsel nemen we ook gif in 83
Alles is in zichzelf volmaakt, maar onvolmaakt voor een ander 85
Onze innerlzjke alchemist scheidt het gif van het goede 87
Teder wezen heeft zijn eigen, gespecialiseerde alchemist 89
Ondanks de alchemist kan bet gif vat op ons krijgen 93
Een voorspelling moet op al de viff entia 3ijn gebaseerd 95
De alchemist woont en werkt in de maag 97
Als de scheiding niet lukt, treedt rotting op 99
Bederf vindt op tweeérlei manier plaats 103
Vinr, water en lucht kunnen het werk van de alchemist verstoren 105
Er werkt slechts één gif tegelijk 107
Via elf emunctorinm wordt een ander gif nitgescheiden 109
De horens zijn er voor de stier 113
Samenvatting 115
Verwijzingen 117

Govya: Nadie nos ha visto - Niemand heeft ons gezien.

Foto: Biblioteca Nacional de Espafa



