
10 11Voorreden

Eerste bundel voorreden
[Algemene inleiding]

Nummer I,
Eerste voorrede

[Door elk van de vijf geneeswijzen zijn alle ziekten te genezen]

U moet weten dat alle ziekten op vijf verschillende 
manieren genezen kunnen worden. We beginnen onze 
uiteenzetting over de geneeskunst dus met de genezing 
en niet met de oorzaken, want de genezing laat ons de 
oorzaak zien. Dit is de kern van ons betoog, dat er vijf 
manieren zijn om te genezen. Dat wil zeggen dat er vijf 
verschillende geneeswijzen zijn, ofwel vijf kunsten, vijf 
faculteiten, of vijf typen artsen. Elk van de vijf facultei-
ten binnen de geneeskunst is op zich voldoende om alle 
ziekten te genezen. 

Want langs vijf wegen worden, zoals gezegd, vijf facul-
teiten der geneeskunst gevonden. Elk van deze facul-
teiten moet voor zichzelf over de graad van beproefd, 
degelijk en kunstrijk arts beschikken om iedere aan-
doening, ziekte en kwaal op het gebied van chirurgie en 
interne geneeskunde te kunnen genezen. Wie deze graad 
slechts in één van de vijf faculteiten bezit, voldoet reeds 
als arts. En in welke faculteit iemand de kunst ook wil 
leren, ervaren, verkennen en beproefd hebben, met de 
bedoeling er gebruik van te maken, in ieder geval moet 
hij het volgende doen: zijn ziel en zijn liefde voor de zieke 
onderzoeken, ernaar streven zijn faculteit tot de bodem te 
hebben uitgevorst, meer ervaring aan zichzelf te danken 
hebben dan aan de zieke, en uitgaan van de faculteiten 

Libellus Prologorum Primus

Numerus I,
Prologus Primus.

Du solt wissen, das alle krankheiten in fün-
ferlei weg geheilet werden, und heben also an 
unser arznei bei der heilung und nit bei den 
ursachen, darumb das uns die heilung die 
ursach anzeigt. Auf das gêt unser argument, 
das fünferlei heilung sind. das ist als vil geret, 
als das fünferlei arznei sind oder fünferlei künst 
oder fünferlei faculteten oder fünferlei arzet. 
under denen fünfen ist ein iegliche ein genug-
same facultas der arznei, alle krankheiten zu 
heilen. wan in fünf wege, wie angezeigt ist wer-
den fünferlei faculteten der arznei erfunden, da 
ein ietliche für sich selbs sol haben den gradum 
eines bewerten arzts und eines gnugsamen 
arzets und eines kunstreichen arzts, zu heilen 
einen ieglichen zufall, krankheit und siechtagen 
in beiden arzneien als des selbigen grads der 
fünferleien faculteten einer alein gnugsamer 
arzt. und in welcher facultet einer den gradum 
lernen, erfaren, erkunden und bewert wil haben, 
als einer der sich des gebrauchen wil (uber das 
das er ansehen sol sein sêl und des kranken 
lieb) sol er geflissen sein, das er seiner facultet 
ein wolergrünter man sei, aus im selber mer 
erfaren dan aus dem kranken, und den grunt in 



12 13Voorreden

als grondslag en niet van de patiënt, die ondoorgronde-
lijk voor hem ligt. Hij moet ook niet van de ene in de 
andere methode vervallen en wankelen zoals degenen 
die in zichzelf geen vaste grond hebben en zichzelf in 
twijfel trekken. Want iedere faculteit biedt op zich een 
toereikende theorie, praktijk en medische grondslag om 
de oorzaken te achterhalen en deze te genezen. Hiermee 
willen we de inleiding tot de eerste beschrijving en ken-
nisgeving van onze geneeskunst besluiten.

Nummer II,
Tweede voorrede

[Het verschil tussen interne en chirurgische ziekten]

In het voorgaande hebben we aangegeven dat er bin-
nen de geneeskunst vijf faculteiten zijn, en erop gewezen 
dat elk van die faculteiten los van de andere staat en kan 
staan, en dat iedere arts [die welke van deze methoden 
ook beheerst,] voldoet om alle ziekten op chirurgisch en 
intern geneeskundig gebied te behandelen.

Let wel, we zeggen niet: er zijn vijf geneeswijzen, en 
dus moeten er ook vijf oorzaken van alle ziekten zijn. We 
beschrijven vijf geneeswijzen, en elk daarvan dient voor 
alle ziekteoorzaken, zoals uit het volgende zal  blijken.

Wilt u arts zijn, bedenk, om te beginnen, dat er twee 
groepen artsen zijn: de intern geneeskundigen en de 
chirurgen. Niet omdat er twee oorsprongen zouden 
zijn, maar vanwege de tweedeling die iedere oorzaak in 
zichzelf heeft. Want koorts en pest hebben dezelfde oor-
sprong, maar vervolgens vindt er een splitsing plaats. Bij 

inen sezen und nit [in] das subiectum, das blint 
vor im ligt, und nit von einer in die ander fal-
len, umbwanklen als die unergrüntnen in inen 
selbs und sich selbs zweifelhaftig stellen. wan 
ein ietliche facultas ist für sich selbs ein gnug-
same theoric, practic und physic, gnugsam zu 
den ursachen, desgleichen zu der heilung der 
selbigen. damit wöllen wir beschlossen haben 
den eingang unser ersten arznei beschreibung 
und eröfnung.

Numerus II,
Prologus secundus.

Wie die vorbemelten wörter anzeigen fün-
ferlei faculteten der arznei und das ein ietliche 
facultas on die ander ist und sein mag und ein 
ietlicher ein gnugsamer Arzt in beiden Arzneien 
auf alle krankheiten,

so merkt das wir nit drum forderen auf fün-
ferlei heilung fünferlei ursach aller kranckhei-
ten, sonder wir beschreiben fünferlei heilung, 
da ein ietliche deren dient auf alle ursachen der 
krankheiten wie dan hernach folget. 

Anfänglich so du wilt ein arzet sein, gedenk 
das ir zweierlei sind: der leibarzt und der wunt-
arzt. nicht aus der ursachen als zwen ursprüng, 
sonder aus ursachen der zwoen teilung die ein 
iegliche ursach in ir selber hat. wan febris und 
pestilenz haben ein ursprung, aber er bricht 



14 15Voorreden

een gedeelte van de gevallen komt het tot rotting van het 
inwendige, in de vorm van koortsen; deze vallen onder de 
competentie van de intern geneeskundige. Bij het andere 
gedeelte ontstaat pest, dat wil zeggen, de ziekte eindigt in 
het midden. Deze aanwijzing kunt u als basis zien om de 
twee standen van artsen te onderscheiden. Iedere ziekte 
die vanuit het midden naar de buitenkant verloopt, valt 
onder de intern geneeskundige; terwijl een ziekte die zich 
vanuit de periferie naar het midden toe ontwikkelt, tot het 
werkterrein van de chirurg behoort.

Let er ook op dat datgene wat volgens de natuurlijke 
orde naar de emunctoria2 streeft, allemaal inwendig is, 
terwijl datgene wat onnatuurlijke uitgangen zoekt, chi-
rurgisch is. En waar zich de ziekte zichtbaar manifesteert, 
is er sprake van een wond; wat onzichtbaar is, is inwendig. 
Hierin onderscheiden zich de standen der artsen. 

Meer aandacht verdienen echter de geneeskundige 
richtingen. Daarbinnen zijn dan ook nog de standen te 
onderscheiden, maar scholen zijn er vijf, en ze genezen 
op vijf verschillende manieren. De oorsprongen van de 
oorzaken van alle ziekten zijn eveneens vijf in getal, maar 
in dit opzicht is er slechts één school, dat wil zeggen dat 
iedere school, of een arts van welke school dan ook, de 
vijf oorsprongen moet kennen. Wat betreft de genezing, 
zijn er vijf scholen, wat betreft de kennis van de oorzaken, 
slechts één. Hiermee willen we de uiteenzetting over de 
standen der artsen afsluiten.

sich. ein teil gehet in die feule der inwendigen, 
als febres, und gehört dem leibarzt zu, der 
ander teil gehet in die pestilenz, das ist in den 
centrum zum ausgang. durch ein solchs anzei-
gen verstant ein grunt zu erkennen beide stent 
der arzeten. ein iegliche krankheit die vom cen-
tro gehet in die weite ist zugehörig dem physico, 
aber die von weitte in centrum gehet die ist 
zugeschlossen dem chirurgico.

Dergleichen auch mercket was zu den 
emunctorien begeret nach verordeneter natur 
das ist alles physisch, was aber die unnatür-
lichen emunctoria sucht das ist chirurgisch. 
auch was sichtige stetten sind der krankheiten 
das ist ein wunt; was unsichtig ist, das ist des 
leibs. also teilen sich die stent der arzeten. aber 
wie sich die secten der arzeten halten, ist mer 
aufmerkung zu haben. wiewol sie in stent geteilt 
sind, aber der secten seind fünf und heilen in 
fünf weg; fünf seind auch der ursachen aller 
krankheiten ursprung, aber nur ein sect darauf, 
das ist das ein ietliche sect oder was einer für 
einer sect ist, der sol wissen die fünf ursprüng. 
aber der heilung nach sind fünf secten, dem 
verstant nach auf wissen der ursachen nur ein 
secten. dabei wollen wir beschlossen haben die 
stent der arzeten.

2. Uitscheidingsorganen.



16 17Voorreden

Nummer III,
Derde voorrede

[De vijf richtingen binnen de geneeskunst]

Er zijn dus vijf typen artsen te vinden, en die moeten 
er ook zijn, als faculteiten, als vijf richtingen. Deze zijn zo 
verschillend van elkaar dat geen school voorrang geniet 
voor een andere. Alle scholen zijn evengoed in staat de 
vijf oorsprongen van alle ziekten te genezen. Iedere rich-
ting moet deze dus alle vijf voor zichzelf weten te behan-
delen. Onthoud nu, om te beginnen, de namen van de vijf 
richtingen, en na deze inleiding willen we de geneeskunst 
verder doorgronden.

De beoefenaars van de eerste faculteit of school heten 
naturales, omdat zij alleen volgens de natuur van de ziek-
teverschijnselen genezen, op basis van overeenkomsten. 
Zo wordt koude met iets warms behandeld, vocht met 
iets droogs, volheid door lediging, leegte door vulling 
en zo voorts, zoals de natuur alles door zijn tegendeel 
leert verdrijven. Tot deze school behoorden Avicenna, 
Galenus en Rhazes, evenals hun commentatoren en 
soortgelijken.

De tweede school is die van de specifici, omdat zij alle 
ziekten door een specifiek voorschrift en door het ens 
specificum genezen. Een voorbeeld: de magneet trekt 
ijzer aan, en dat doet hij niet omdat dat in zijn aard ligt, 
maar op een specifieke manier. Zo genezen deze artsen 
alle ziekten door middel van een specifieke behandeling. 
Onder hen waren de voorstanders van een op de ervaring 
gebaseerde geneeskunde en degenen die u spottend empi-

Numerus III,
Prologus Tertius.

Wie also fünferley arzet werden erfunden und 
auch sein sollen, als in den faculteten als die 
fünf secten, und also sind sie geteilt von einan-
der, das kein sect procedirt der andern, gleich 
und eine ietliche secten genugsam ist die fünf 
ursprüng aller krankheiten zu heilen, die ein 
ietliche sect alle fünf für sich selbs under sei-
ner cur wissen sol. so merkt am ersten der fünf 
secten namen, darnach so wöllen wir weiter der 
arznei nachgründen so dies praeambulum aus 
ist.

Die erst facultas oder sect heißt naturales 
aus ursachen sie arzneien alein nach der natur 
des gewechs, wie die concordanzen zusamensti-
men, als kalt mit warmem, feucht mit truknem, 
die völle mit auslerung, nüchtere mit anfüllen 
und dergleichen, wie die natur ein ietliches 
durch sein widerwertiges lernt vertreiben. diser 
secten sind gewesen Avicenna, Galenus, Rasis 
und ire ausleger und dergleichen.

Die andere sect heißent specifici, aus ursa-
chen das sie durch formam specificam und 
durch ens specificum heilen alle krankheiten. 
als ein exempel. der magnet zeucht eisen an 
sich, das er nit tut aus der natur seiner quali-
teten, alein specifica. also heilen die arzet alle 
krankheiten in der cur specifica. deren sind 
gewesen die experimentatores und die ir nennet 



18 19Voorreden

rici noemt. Overigens wisselen alle naturales van de ene 
richting naar de andere, aangezien zij ook van purgeer-
middelen gebruik maken. Deze hebben een specifieke 
werking en vallen zodoende niet onder hun competentie.

Degenen die zich op de derde methode hebben toege-
legd, heten characterales, omdat zij alle ziekten door hun 
karakter3 genezen, zoals het aan hen en hun methode 
gewijde boek laat zien. Dat gebeurt op basis van een 
soortgelijke kracht als wanneer je tegen iemand zegt te 
lopen, en hij loopt, namelijk door middel van het woord. 
Zo gebeurt ook dit door het woord, dat wil zeggen, een 
karakter. Onder degenen die deze geneeswijze voor het 
eerst hebben gebruikt, was Albertus Magnus; verder 
astrologen, filosofen en vele anderen.

De vertegenwoordigers van de vierde richting heten 
spiritales, omdat ze in staat zijn de geesten van de kruiden 
en wortels te overmeesteren en hun te gebieden de zieke 
die zij hebben gevangen en ziek gemaakt, van zijn kwaal 
te bevrijden. Net als wanneer een rechter iemand in het 
blok sluit: dan is hij ook de enige die hem kan helpen. 
Want het blok is van hem en de sleutel ook; alleen hij 
kan het weer opendoen. Op dezelfde wijze worden de 
geboeide zieken door de geesten van de kruiden bevrijd, 
wanneer een dergelijke geest verrot of verteerd wordt, 
zoals verderop in het betreffende boek wordt uitgelegd. 
Tot deze school behoren velen die niet op te noemen zijn, 
onder hen Hippocrates en anderen.

De vijfde school vormen de fideles, die zo heten omdat 
zij door middel van het geloof genezen: degene die de 

empiricos von wegen euers gespöts. und alle 
naturales, aus ursachen das sie purgiren das 
aus forma specifica kompt und naturalibus nit 
zustehet, fallen von einer sect in die andere.

Die dritten heißen characterales, aus ursa-
chen durch ir character machen sie alle krank-
heiten gesunt, wie ir libell ausweist und ir cur. 
in solcher kraft, als wan einer einem gebeut zu 
laufen und der lauft, das geschicht mit dem 
wort. also ist das auch durch das wort, das ist 
ein character. und ire anfenger sind gewesen 
und gebraucher Albertus Magnus, astrologi, 
philosophi und deren vil mer.

Die vierten heißen spiritales, aus ursachen 
daß sie den geisten der kreutern und wurzeln 
gebieten und bezwingen können, den kran-
ken zu erledigen, den sie gefangen haben und 
krenkt. als wan ein richter ein in stock legt, so 
ist er alein sein arzt. wan der stock ist sein und 
der schlüssel sein; er mag auftun. also zu glei-
cher weis die gebundenen kranken durch die 
kreuter geist also entlediget werden, so dersel-
big geist erfault oder verzert wird, wie sein libell 
hernacher anzeigt. deren secten sein vil, deren 
nicht namen ist, als Hippocrates und andere.

Die fünften heißen fideles, auß ursachen 
das sie die krankheiten durch den glauben 
gesunt machen, als der da glaubt der warheit 

3. ‘Karakter’ betekent in het Grieks graveur. Het gaat hier om het vermogen een 
stempel op de zieke te drukken.



20 21Voorreden

waarheid gelooft, wordt gezond. Dit hebben Christus en 
zijn discipelen gedaan. 

Over deze scholen zullen hieronder vijf afsluitende 
boeken volgen, omdat we u willen leren ze beter te 
begrijpen.

Nummer IV,
Vierde voorrede

[Alle artsen dienen alle ziekteoorzaken te kennen]

Deze vijf afsluitende boeken, over de vijf scholen, zul-
len we weer onderverdelen in twee delen, het ene over de 
praktijk van de interne geneeskunde, het andere over de 
wondbehandeling, waarbij telkens de respectieve regels 
en paragrafen worden vermeld. Met deze inleiding en 
deze verwijzingen vooraf richten we ons daarentegen 
expliciet tot beide standen; hier kan geen van de twee 
omheen. 

Maar voordat we beginnen aan de vijf boeken, willen 
we voor u, artsen van beide standen en alle scholen, een 
excurs inlassen, die van de hoofdtekst gescheiden zal zijn 
en tussen haakjes zal staan. We noemen dit een medische 
excurs, die tussen deze voorreden en de vijf afsluitende 
boeken zal staan en in geen van deze delen geïntegreerd 
of erbij ingedeeld zal worden, maar helemaal los op zich-
zelf zal staan.

Deze excurs zal u de oorsprongen laten zien, waar 
alle ziekten uit voortkomen; deze dienen de artsen van 
alle scholen te kennen en te begrijpen. Daarna staat het 
iedereen vrij om van de vijf scholen tot de zijne te maken 

und wird gesunt, als Christus und sein jünger 
getan haben. von solchen secten werden fünf 
beschluß bücher hernach folgen, da wir euch 
underrichten wollen, sie baß zu verstehen.

Numerus IV,
Prologus quartus.

Wie wir euch anzeigen, fünf beschlußbücher 
zu verordnen auf die fünf secten, teilen wir die 
selbigen in zwen teil, einen in die practic des 
leibs und den andren in die practic der wunden 
und mit iren canonibus verzeichnet und para-
graphis. aber dise praeambel und praesagia 
sezen wir bedeutlich auf sie beide, keim stant 
zu entschlahen sein. aber vor dem und wir euch 
die fünf bücher anheben, wöllen wir euch arze-
ten in beiden stenden und in allen secten anzei-
gen ein parenthesin der gescheiden soll sein also 
durch ein parenthesis, den wir euch nennen 
parenthesin medicam und sol stehent zwischen 
den ietzt treibenden vorreden und den fünf 
büchern des beschluß; wird in keines gehenkt 
werden noch keim teil zugeeignet sonder für 
sich selbs ganz eigen stehen. diser parenthesis 
wird euch anzeigen aller krankheiten ursprung, 
von wannen sie komen, den ein ietliche sect der 
arzeten wissen sol und verstehen. alsdan hat er 
sein freien willen, an sich zu nehmen under den 



22 23Voorreden

welke hij wil, en die te gebruiken op basis van zijn inzicht 
in de oorsprong van de ziekten overeenkomstig de uitleg 
die in deze excurs wordt gegeven.

In deze excurs worden u de oorzaken van alle ziek-
ten getoond; daarom staat hij met recht voor de vijf 
afsluitende boeken. Want de genezing moet ergens op 
gebaseerd zijn, dat wil zeggen, u moet kennis hebben van 
datgene wat genezing nodig heeft.

De excurs zal uit vijf delen bestaan, die traktaten wor-
den genoemd. Het zullen er vijf zijn, omdat er vijf sferen 
zijn, waar alle ziekten uit voortkomen. En ieder traktaat 
zal weer in hoofdstukken worden verdeeld, opdat de 
grondslagen van de oorsprongen, waar alle aandoeningen 
en ziekten en alle uitingsvormen ervan uit voortkomen, 
des te makkelijker begrepen worden. En dat zal allemaal 
in tweeledige hoofdstukken gebeuren, zodanig dat de 
twee standen binnen de geneeskunst in alle scholen elk 
afzonderlijk besproken worden. En het einde van de vijf 
traktaten is het einde van de excurs, zijn hoofdstukken en 
regels, en dan beginnen de vijf afsluitende boeken over de 
grondslag van de genezing binnen de vijf scholen.

fünf secten, welche er wil, und die gebrauchen 
auf den grunt wie er verstehet den ursprung der 
krankheiten nach auslegung dises parenthesis. 
diser parenthesis ist euch ein anzeigen aller 
krankheiten ursachen, darumb er bilich fürtrit 
die fünf beschlußbücher, aus der ursachen das 
die heilung sol ein ursach haben, das ist ein 
wissenden man uber das darauf sie gebraucht 
wird. in disem parenthesi werden fünf teilung 
werden und genennet tractat. und aus der 
ursachen werden ir fünf werden, das fünf ding 
sind, aus welchen all krankheiten entspringen, 
und ein ietlich tractat wider in sein austeilung 
gefürt durch capitel, damit dester leichter der 
grunt der ursprungen verstanden werde, alle 
zufell, krankheiten und all ir geschlecht und 
das von wannen sie komen. und das wird alles 
beschehen in zwifachen capiteln nach dem 
verstant auf beide stent der arznei in allen 
secten einander nachfolgen und von einander 
gescheiden durch regulas. und das end der fünf 
tractaten ist das end des parenthesis, seiner 
capiteln, regeln, und als dan fahen an die fünf 
beschlußbücher des grunts der heilung in den 
fünf secten.



24 25Voorreden

Tweede bundel voorreden
[Inleiding tot de excurs over de ziekteoorzaken]

Nummer V,
Eerste voorrede

[Met de boeken uit de oudheid kunt u niet genezen]

Dan komen we nu tot onze voorreden bij de excurs. 
Om te beginnen, willen we u, interne geneesheren en 
chirurgen, op het hart drukken dat u niet moet den-
ken, wanneer u onze excurs leest over wat iemand tot 
een goede arts maakt, dat wij, omdat we uw ploeg niet 
trekken, uw boeken niet gelezen of er geen ervaring mee 
zouden hebben. We gaan er niet op in omdat uw manier 
van schrijven en uw praktijk ons niet bevallen en we ze 
als een oorzaak van uw dwalingen en gebrek aan ervaring 
beschouwen, zoals we in het volgende nader uiteen zullen 
zetten. 

Hiertoe nopen ons het feit dat u zo weinig tekenen 
doet, en het grote aantal zieken die zich tegen u allen 
verzetten of aan wie u geen hulp kunt bieden. Dat u zich 
baseert en beroept op datgene wat Chaldeeuwse, Arabi-
sche en Griekse artsen hebben geschreven, doet ons bela-
chelijk aan, want hun geschriften laten zien dat het hun 
met hun zieken net zo is vergaan als u met de uwe, van 
wie het merendeel overlijdt. 

U moet niet denken dat u ons door middel van hun 
geschriften de les kunt lezen, ons kunt weerleggen of de 
grond in boren, want u zult daar niets vinden om u op te 
baseren. En net zo min moet u denken dat zij in tegen-
spraak met ons zijn; eerder steunen ze ons, want wij slaan 

Liber prologorum secundus.

Numerus V,
Prologus Primus.

Also wöllen wir unser vorred füren in den 
parenthesi. anfenglich ermanent wir euch leib- 
und wuntarzet, das ir euch nit gedenken sollet, 
so ir leset unser parenthesin, aus welchem ein 
rechter arzt geboren wird, das wir in eueren 
büchern ler sein oder unerfaren, darumb das 
wir nit eueren pflug ziehen. wir entschlahen 
uns des, wan uns misfalt euer stylus, practic 
und ursach als der irrenden und unerfarenen, 
als wir mer in nachfolgendem melden werden. 
darzu ursachen uns euer wenig zeichen und 
die vile der kranken, die sich euer aller erweh-
ren, denen ir hilf abschlahent. und wiewol ir 
gründet und referirt euch auf die geschribenen 
arzet Chaldeische Arabische und Griechische, 
wil uns spötlich ansehen. dan ir schrift weisen, 
das inen mit iren kranken gleich gangen ist wie 
euch mit den eueren, deren die mererzal stirbet. 
ir solt euch des nit gedenken, das ir durch ir 
geschrift uns wolt reprobiren, strafen oder ver-
nichten, dan ir habt ir kein grunt. ir solt auch 
nit gedenken das sie wider uns lauten, mer 
mit uns; dan wir lassen in unsern vil aus das 



26 27Voorreden

in onze geschriften veel over, waarbij we naar hen verwij-
zen en hen als autoriteiten aanwijzen. Dat betreft echter 
alleen de scholen van de naturales, en wat we nu zeggen, 
heeft te maken met deze school, waarin u zichzelf vol 
verontwaardiging als de hooggeleerde heren beschouwt. 
Daarnaast verwerpt u al de andere scholen, en dat zijn er 
nog vier, en bent u zich er niet van bewust dat u ze niet 
begrijpt. 

En hoewel u in uw boeken niets over dit onderwerp 
vindt, wat hiermee zou rijmen, weet dat Hippocrates eer-
der bij een spiritalische dan bij een naturalische school 
heeft behoord, hoewel hij daar niets over vermeldt. Gale-
nus is eerder een characteralis geweest dan een naturalis, 
en hetzelfde geldt voor anderen. Deze faculteiten en 
geheimen kunnen de grote werken van de kunst worden 
genoemd, die in de verdrukking zijn gekomen. Een lange 
weg heeft ze voortgebracht, die u nog steeds aan het kau-
wen en herkauwen bent.

Nummer VI,
Tweede voorrede

[Uit elk van de vijf entia kunnen alle ziekten ontstaan]

Maar als we u nu de excurs laten zien, die alles bevat, 
wat ten grondslag ligt aan het werk van de arts, ook de 
grondslag van het werk van Avicenna, Rhazes, Averrhoës, 
Hippocrates en Galenus, moet u, artsen van de twee stan-
den, interne geneeskundigen en chirurgen, begrijpen dat 
hier de hele theorie staat en de hele praktijk hierin beslo-
ten ligt, zodat u inzicht kunt krijgen in alle ziekten en in 

wir zu inen weisen und zeigen auf sie als auf 
die rechten. das geschicht aber alein in sectis 
naturalibus, und was wir da reden, das dienet 
auf die naturalisch secten, darin ir euch entpört 
als die hochgelerten. darneben verwerfet ir die 
andern secten all, deren 4 sind, und gedenkt 
euch nit das ir sie nit verstehent. und ob schon 
ir in euern libellen nichts ad propositum findet, 
das [sich] darzu reimt, so wisset das Hippocra-
tes mer einer spiritualischen sect gewesen ist 
dan naturalischen, wiewol er nichts meldung 
tut. der Galenus ist mer ein characteristischer 
arzt gewesen dan naturalis, des gleichen von 
andern. solch faculteten und heimlikeiten 
mögen magnalia artis geheißen werden und 
nidergetrukt, der lang weg herfür bracht den ir 
keuen und ruminiren.

Numerus VI,
Prologus secundus.

Aber wie wir euch anzeigen den parenthesin, 
in welchem alle grünt des arzets ligent, auch 
der grunt Avicennae, Rasis, Averrois, Hippo-
cratis, Galeni, solt ir auf beide stent verste-
hen im leib und in den wunden, das in im die 
ganz theoric stehet und die ganze practic in im 
begriffen, zu erkennen alle krankheiten und ir 



28 29Voorreden

de manier om ze te genezen. We zullen dit in het kort als 
volgt uitleggen.

Deze excurs bestaat uit vijf traktaten, en ieder traktaat 
heeft een ens4 als onderwerp. Let dus op: er zijn vijf entia, 
die alle ziekten voortbrengen en doen ontstaan. Vijf entia, 
dat betekent vijf oorsprongen, en dat is als volgt te ver-
staan: er zijn vijf oorsprongen, en elk daarvan brengt alle 
ziekten voort of heeft de macht deze te doen ontstaan; 
dus alle ziekten die er ooit in de wereld zijn geweest, die 
er nu nog zijn en die nog zullen ontstaan. Met betrekking 
tot deze entia moet u, artsen, er aandacht aan schenken 
dat niet alle ziekten [met dezelfde naam] van één ens 
afkomstig zijn of er hetzelfde aan ten grondslag ligt, maar 
dat er vijf wezenheden zijn, dat wil zeggen, vijf entia, en 
uit elk daarvan kunnen alle ziekten ontstaan. 

Neem maar een voorbeeld. U hebt een bepaalde ziekte 
voor zich, laten we zeggen, de pest. De vraag is nu, waar 
ze uit ontstaan is. Uw antwoord luidt: uit een verstoring 
van de natuur. Nu praat u als de naturales. Maar de astro-
noom zegt dat de loop van de hemel deze voortbrengt. 
Wie heeft nu gelijk? Ik kom tot de conclusie dat u allebei 
gelijk heeft: uit de natuur komt er een, uit de sterren komt 
er ook een, en ook nog uit drie andere sferen. Want de 
natuur is een ens, en het gesternte is ook een ens. U moet 
dus weten dat er vijf soorten pest zijn, wat niet betrekking 
heeft op de natuur, het wezen, de vorm of gestalte ervan, 
maar op de herkomst, de bron waaruit ze zijn ontstaan, 
ongeacht hun latere vorm. 

arznei, wöllen wir ein kurz auslegung sezen also. 
diser parenthesis hat fünf tractat und eines 
ietlichen tractats subiect ist ein ens. auf das 
merckt das fünf entia sind, die alle krankheiten 
machen und geberen. fünf entia bedeuten fünf 
ursprüng, das verstant also: fünferlei ursprüng 
seind, aus welchen ein ietlicher ursprung alle 
krankheiten zu machen hat, gewaltig die sel-
bigen zu geberen, so vil krankheiten ie und ie 
in der welt gewesen sind und noch sind und 
werden. auf welche entia ir arzet ein aufmerken 
sollet haben, das nicht alle krankheiten von eim 
ens herkomen oder aus eim grunt, sonder das 
fünf stück, das ist fünf entia [sind], da aus eim 
ietlichen alle krankheiten zukünftig sind. des 
merket ein exempel. ir habt ein krankheit für 
euch, als pestilenz. nun ist die frag, woraus sie 
komm? ir gebet mir die antwort, sagt aus zer-
brechung der natur. iezt redet ir als die natura-
les. aber der astronomus sagt, das der lauf des 
himels ein solche macht. nun weders ist war? 
ich sag also ein beschluß, das ir beide recht 
habt: aus der natur kompt eine, aus den astris 
kompt auch eine und noch aus dreien stücken. 
dan natura ist ein ens, astrum ist auch ein ens. 
ir solt also wissen, das fünferlei pestilenz sind, 
nit geret auf ir natur, wesen, form oder gestalt 
[sonder] auf ir herkomen, wannen sie geboren 
werden, [sie] seien darnach wie sie wöllen. also 

4. Lat. ens, meervoud entia : het zijnde, het wezen. Hier gebruikt ter aanduiding 
van de verschillende levenssferen van waaruit ziekte kan ontstaan.



30 31Voorreden

We zeggen dus dat ons lichaam aan vijf entia is onder-
worpen, en dat elk ens alle ziekten onder zich heeft en 
daardoor macht heeft over ons lichaam. Want er zijn vijf 
soorten waterzucht, vijf soorten geelzucht, vijf soorten 
koorts, vijf soorten kanker, en zo voorts.

Nummer VII,
Derde voorrede

[Begripsbepaling: het ens]

Nu we u dus over de vijf entia hebben verteld, let op, 
artsen, wat als een ens wordt beschouwd. Een ens is een 
oorsprong, of iets dat de macht heeft over het lichaam te 
heersen. Maar u houdt het erop, en daarin vergist u zich 
tegenover ons, dat u stelt dat alle pest uit de lichaamssap-
pen afkomstig is, of uit datgene wat er in het lichaam is; 
daarmee hebt u het helemaal mis. Denk aan datgene wat 
het is, dat het lichaam vergiftigt, en niet hoe het lichaam 
er vergiftigd bij ligt. U moet ook niet menen dat alle ziek-
ten alleen uit het lichaam zelf afkomstig zijn – zelfs niet 
één. Het lichaam moet ontstoken zijn, of er moet iets zijn 
wat het ertoe aanzet, want het geeft zichzelf geen aanlei-
ding tot welke ziekte dan ook. 

Hierover schrijven we u dat er vijf wezenheden zijn, 
die het lichaam verderven en aanleiding geven tot ziek-
ten waar het geen weerstand aan kan bieden. Het lichaam 
moet zich ziek laten maken door hen die de macht hebben 
overeenkomstig hun aard ziekte te verwekken. En ieder 
ens is van dien aard dat alle ziekten, zonder uitzondering, 
erdoor voortgebracht kunnen worden. En zo branden er 

reden wir, das unser leib fünf entibus under-
worfen ist und ein ietlich ens alle kranckheiten 
under im hat und gewalt mit inen uber unsern 
leib. dan es seind fünferlei wassersucht, fün-
ferlei gelbsucht, fünferlei fieber, fünferlei krebs, 
desgleichen von andern.

Numerus VII,
Prologus tertius.

Wie also fünf entia euch erzelet sind, so mer-
ken ir arzt was für ein ens erkennet wird. ens ist 
ein ursprung oder ein ding, welchs gewalt hat 
den leib zu regiren. aber ir halt euch also und 
irrent in dem gegen uns, das ir sezet, das alle 
pestilenz aus den humoribus entspring oder 
aus dem das im leib ist, da ir fast irrent. geden-
ken an das, was das sei das den leib vergift, und 
nit, wie der leib vergift da ligt. gedencken auch 
nit, das alle krankheiten oder eine aus dem leib 
alein selbs kumm. es muß der leib entzünt sein 
oder etwas das in ursachet auf solches, wan er 
gibt im selber nit ursach zu keiner krankheit. 
auf das schreiben wir euch, daß fünf stuck 
seind, die den leib verderben und in ursachen 
zu krankheiten, denen er nit widerstreben mag, 
sonder sich muß von inen lassen krenken als 
die, die da gewalt uber in haben im leib, den zu 
krenken nach irer art. und ein ieglichs ens ist 
also, das im underworfen seind alle krankhei-
ten, nichts ausgenomen. darumb fünferlei feur 



32 33Voorreden

vijf vuren boven het lichaam, en het lichaam moet maar 
afwachten welk vuur het treft en het ziek maakt. Daarom 
moet de arts, wanneer hij bijvoorbeeld een verlamde voor 
zich heeft, zich afvragen welk vuur, welk ens de verlam-
ming teweeg heeft gebracht. Want er zijn er vijf, net zoals 
alle andere ziekten vijf oorzaken, dat wil zeggen, vijf 
oorsprongen hebben. De arts die dat niet begrijpt, is een 
blinde, want geen zieke kan worden genezen door een 
behandeling die op het verkeerde ens is gericht.

Nummer VIII,
Vierde voorrede

[De vijf entia]

Nu we hebben aangegeven dat er vijf entia zijn, bestaat 
de volgende stap erin deze te leren herkennen. Als onze 
voorouders nu weer geboren zouden worden, zouden ze 
wel verbaasd zijn en vreemd staan te kijken over onze 
geneesmethoden; maar dat zal ons het minst bekomme-
ren. We willen hun voorschriften echter niet helemaal 
afwijzen, maar het principe ervan blootleggen. Om nu 
aan de excurs te beginnen en de boeken met voorreden af 
te sluiten, en om u een beter begrip te geven van de entia 
die ons lichaam beheersen en voor zo veel moeilijkheden 
plaatsen, het volgende:

In het eerste traktaat van de excurs wordt besproken 
hoe het gesternte een kracht en een wezen in zich heeft, 
waardoor het macht heeft over ons lichaam, zodat ons 
lichaam moet afwachten en aanvaarden wat het gesternte 

sind uber den leib, wan der leib muß warten, 
welches feur in betret und im ein krankheit 
mache. darauf sol der arzt gedenken, so er ein 
paralyticum hat, welches feur, welches ens das 
paralis geboren hat. dan ir seind fünf, als alle 
krankheiten seind, stehent in fünf ursachen, 
das ist in fünf ursprüngen. und welcher arzt 
das nit verstehet, der ist ein blinder, dan keins 
nimpt eins andern cur an.

Numerus VIII,
Prologus quartus.

Wie wir anzeigen tunt von den fünf entibus, 
so ist iezt das nechst die entia zu erkennen. 
und ob schon die alten unsere vorfordern, so sie 
widergeboren würden, in unsern arzneien sich 
würden verwundern und befremden, sol uns 
der minst kumer sein. aber ire recept wöllen wir 
nit entsezt haben, sonder ausklauben den kern 
aus inen. auf anfang des parenthesis, damit 
wir die libell der prologorum enden und das ir 
die entia verstanden, welche die sind die uns 
unsern leib zwingen und gewaltig nöten und 
das also. der erst tractat des parenthesis sagt 
wie das gestirn in im hat ein kraft und wesen, 
das selbig ist unsers leibs gewaltig, also das 
unser leib muß gewarten und nemen, was das 
gestirn in uns wirket. dise kraft des gestirns 



34 35Voorreden

in ons teweegbrengt. Deze kracht van het gesternte heet 
ens astrale, het eerste ens waaraan we onderworpen zijn.

De tweede macht die ons beheerst en ziek maakt, is 
het ens veneni. Let op, als het gesternte ons geen schade 
berokkent en gezond is in ons, kan toch het ens veneni  
ons nog om het leven brengen. We zijn eraan blootge-
steld, moeten het afwachten en kunnen ons er niet tegen 
verzetten.

Het derde is een macht die ons lichaam ziek maakt en 
verzwakt, ook al zijn de eerste twee entia in ons goed en 
gelukkig; deze heet ens naturale. Van dit ens is sprake 
wanneer ons eigen gestel ons ziek maakt, door zijn eigen 
dwaling en verstoring. Hier komen vele andere ziekten 
uit voort; alle ziekten, geen een uitgezonderd, ook al zijn 
alle andere entia goed.

Het vierde ens, [het ens spirituale,] heeft te maken met 
de machtige geesten die in staat zijn ons lichaam ziek te 
maken en te verzwakken, terwijl wij moeten afwachten 
en de ziekten die ze ons toebrengen, op ons moeten 
nemen.

Het vijfde ens dat ons lichaam ziek maakt, ook wan-
neer de andere ons allemaal gelukkig en gezond laten, is 
het ens dei. 

Let dus goed op het ens, zodat u in staat bent te her-
kennen wat ieder geval van ziekzijn inhoudt. En onthoud 
ten slotte, zoals we u hebben uitgelegd en te verstaan 
gegeven, dat elk van deze entia alle ziekten onder zich 
heeft. Er zijn dus vijf soorten pest, dat wil zeggen uit het 
ens astrale, uit het ens veneni, uit het ens naturale, uit het 
ens spirituale en uit het ens dei. En hetzelfde geldt voor 
alle andere ziekten. U moet er dus op letten en in over-

heißt ens astrorum und ist das erst ens, dem 
wir underworfen sind.

Der ander gewalt, der uns gewaltiglich regi-
ret und uns in krankheit bringet, das ist ens 
veneni. da merken, so nun das gestirn kein 
schaden in uns tut und gesunt in uns ist, so 
mag uns ens veneni umbringen, und sind dem 
selbigen underworfen und müssent des erwar-
ten und mögen uns des nicht erweren. der 
drit ist ein gewalt der uns unsern leib krenket 
und schwechet, ob schon die zwei ens in uns 
gut sind und glüklich, das heißt ens naturale. 
das ens ist das, so unser eigen leib uns krank 
macht durch sein verirrung und durch sein 
selbs zerbrechen. also auf das entspringen vil 
andere krankheiten und alle krankheiten, kein 
ausgenommen, wan schon all andere entia gut 
sind. das viert ens sagt von den gewaltigen gei-
sten, die unsern leib krenken und schwechen 
und des gewalt haben und wir der erwarten 
müssen und nemen die krankheiten auf unsern 
leib wie sie uns die zufügen. das fünfte ens das 
uns unsern leib krenket, so uns die andern all 
glücklich und gesunt beistant, ist ens dei. und 
merk auf das ens gar wol, damit du könnest 
erkennen, was ein ietliche krankheit inhalt. 
also wie wir euch do anzeigen und zu verston 
geben, so mercken entlich, das deren ens ein 
ietlichs under im alle krankheiten hat. auf das 
seind fünf pestilenz, das ist aus dem ens astri, 
aus dem ens veneni, aus dem ens natura, aus 
dem ens spirituum und aus dem ens dei. also 
sind auch alle krankheiten darauf ir mercken 



36 37Voorreden

weging nemen dat er niet één ziekteoorzaak is, maar vijf; 
terwijl u zich tot nu toe met één ens heeft beholpen, en 
dat ook nog op een verkeerde en ongefundeerde manier.

Nummer IX,
Vijfde voorrede

[Zonder inzicht in de entia valt niet te genezen]

U moet zich over deze voorrede bij de excurs niet 
verbazen, want verbazing komt voort uit onwetendheid 
en onbegrip. Als de verwondering u echter niet los wil 
laten, lees dan de excurs, die aan uw verbazing een eind 
zal maken. Wij zullen echter uw pennenvruchten niet in 
beschouwing nemen, want ze lijken ons schadelijk en 
helemaal verkeerd.

U mag er zelf wel van overtuigd zijn dat u al de recep-
ten voor de diverse soorten koorts goed op een rijtje hebt; 
maar zo goed u die ook paraat houdt, uw handel mislukt 
toch zodanig dat u er zelf van schrikt. Als u naar het 
wezen van de koortsen kijkt, komt u er achter dat u dit 
zelf niet begrijpt. U let op andere dingen dan waarop u 
zou moeten letten. Zo onderscheidt u wel zeventig ver-
schillende soorten koorts, maar u bedenkt niet dat het er 
vijf keer zeventig zijn; en u richt uw verstand op het ens 
naturale en bedenkt niet dat er nog vier entia zijn.

Als het ens naturale, zo als u het beschouwt, de oor-
zaak zou zijn van het ziekbed of van de koorts, zou u wel 
grotendeels op de juiste weg zijn; maar u denkt erover 

solt und betrachtet das nicht aus einer ursach 
komen die krankheiten, sonder aus fünfen, wie 
ir bisher euch eins entis beholfen habt und des 
selbigen irrig und zu nichtig im grunt.

Numerus IX,
Prologus quintus.

Ir solt euch nit verwundern ab diser vorred 
in dem parenthesi, dan verwundern kompt aus 
eim unwissen und unverstant. so euch aber 
das verwundern nit lassen mag, so durchle-
set den parenthesin der euch euers verwun-
derns ein end gibt, wiewol wir euern stylum nit 
anschauen, wan ursach er sicht uns lez an und 
gar schilend.

Ir möget in euch wol ergründen, das ir all die 
rezepten habt für die febres gar wol ausgestri-
chen. aber wie gut ir die habt, so misgeret euch 
euer handel so schwer, das ir selbs erschrecken 
darab. so ir betrachten den grunt der selbigen, 
so finden ir, das ir selbs den grunt nit verstehet. 
ir achten ein anders dan ir achten solt. ir teilt 
aus die geschlecht der fieber wol in 70 teil und 
betrachten aber nit, das ir fünfmal 70 sind, und 
ir gebt euer ingenium auf das ens naturale und 
betracht nit, das ir noch 4 sind.

So das ens naturale wie ir das für euch habt 
schuldig wer an dem leger oder fieber, so werent 
ir wol etlichs teils auf dem rechten weg, aber 
ir sinnen im nach gleichsam sei es ein plag; 



38 39Voorreden

alsof het een plaag zou zijn, en zodoende misleidt u zich-
zelf. Denk er eens over na hoe vaak het u gebeurt en al 
gebeurd is dat u een koortslijder hebt behandeld en zich 
de vraag stelt of hij door u gezond is geworden of niet. 
Want als de koortspatiënt door het gesternte is ontstoken, 
is hij daaraan overgeleverd; of hij geneest of hij overlijdt. 
Behandel hem zoals u wilt, laat hem de apotheek leegeten, 
het haalt allemaal niets uit, zoals het traktaat over het ens 
astrale laat zien.

Let er dus op dat de entia u niet verborgen blijven, 
zodat u weet waar u aan toe bent, of u nuttig of schadelijk 
bent voor de zieke. De theorie waar u zich mee behelpt, 
is van puur natuurkundige aard en raakt alleen het ens 
naturale, maar op een zodanig verkeerde manier dat u 
daardoor niet tot een begrip van het ens naturale kunt 
komen, omdat u alles door elkaar haalt en zelf niet weet 
waar een keuze gemaakt5 dient te worden.

Nummer X,
Zesde voorrede

[Ook een christen kan gebruik maken van een heidense methode]

Volg me nu verder. De macht over ons lichaam is dus 
verdeeld over vijf vorsten, die het vermogen hebben ons 
lichaam ziek te maken, namelijk het ens astrale, het ens 
veneni, het ens naturale, het ens spirituale en het ens dei. 
Hieronder volgen de vijf traktaten van de excurs, die ver-
tellen op welke wijze het ens astrale en evenzo alle andere 

also verfüret ir euch selbs. gedenken, wie oft 
es sich euch begeb und begeben habe, das ir 
ein febricitanten curiren, do ein frag were, ob 
er durch euch gesunt wer worden oder nit? aus 
ursachen, ist der febricitant entzündet aus dem 
astro, so gehet er mit im hin, geniset oder stirbt. 
arzneien in wie ir wolt, gebt im die apotheken zu 
essen, es ist alles vergebens, als der tractat ens 
astrorum ausweiset.

Auf das merkent, das euch nit verborgen 
ligen die entia, damit das ir wisset wo ir dran 
seit, ob ir dem kranken nuz seit oder schad. die 
theoric ist euch ganz physicalisch gesezt, der ir 
euch behelft, und berüret alein das ens natu-
rale an, aber in solcher irrung, das ir nit müget 
verstehen aus inen, was ens naturale sei, aus 
ursachen das ir es under ein ander vermischet, 
wissen selber nit wo die welung geschehen sol.

Numerus X,
Prologus sextus.

Also vermercken uns weiter. demnach der 
gewalt uber unser cörper geteilt ist in fünf 
fürsten die uns zu gewaltigen haben und uns 
unsern leib zu krenken, das ist ens astrale, ens 
venenale, ens naturale, ens spirituale und ens 
deale. auf solches folgen hernach die fünf trac-
tat des parenthesis, in was gestalt ens astrale 
den menschen zu herrschen hab in seim leib 

5. Variant: Waar de genezing dient plaats te vinden (‘heilung’ i.p.v. ‘welung’).



40 41Voorreden

entia de mens in zijn lichaam beheersen en in staat zijn dit 
ziek te maken en te doden.

Maar voordat we aan de excurs beginnen, let erop dat 
we een heidense uitdrukkingswijze willen bezigen, hoe-
wel we als christen zijn geboren. Onze beweegredenen 
hiervoor komen evenwel voort uit het geloof. Zouden we 
namelijk schrijven als een christen, dan zouden de vier 
entia astrale, veneni, naturale en spirituale overgeslagen 
en niet door ons beschreven worden. Want hierbij gaat 
het niet om een christelijke, maar om een heidense bena-
dering. Het hoofdstuk over het laatste ens daarentegen, 
waarmee we zullen besluiten, is vanuit een christelijke 
invalshoek geschreven.

Echter ook de heidense benaderingswijze, waar we 
voor de beschrijving van de eerste vier entia gebruik van 
maken, zal aan ons geloof geen afbreuk doen, maar alleen 
ons verstand scherpen. We noemen het een ‘heidense 
benaderingswijze’ omdat deze met het geloof in Christus 
niets te maken heeft, maar verklaren hierbij dat u allen 
die het wezen van de vier entia bestuderen en er gebruik 
van maken, geboren christenen bent.

Wat ons aanleiding geeft de eerste vier entia heidens 
en het laatste goddelijk te noemen, willen we grotendeels 
in het betreffende traktaat uiteenzetten. Om de waarheid 
echter volledig aan het licht te brengen, willen we de 
bespreking van dit ens afronden in het laatste, afsluitende 
boek, over het geloof. Daar zullen we van de heidense 
schrijfwijze afstappen en als gelovige, die geen heidens 
werk meer op het oog heeft, vasthouden aan het geloof 
dat u als christenen met ons dient na te streven. En aan 
de boeken van het geloof zult u ons herkennen.

und den zu krenken und töten desgleichen all 
andere. und vor dem und wir den parenthesin 
anheben, so merken, das wir ein heidnischen 
stylum füren wöllen, wiewol wir ein christ gebo-
ren sind, aber ursachen die uns darzu bewegt, 
macht der glaub. so wir schreiben sollen als ein 
christ so bliben die 4 entia, astrale, venenale, 
naturale, spirituale aus und würden von uns 
nit beschriben. dan es ist nit ein christenlicher 
stylus sonder ein heidnischer stylus. aber das 
lezt ens das ist ein christlicher stylus mit wel-
chem wir beschließen. uns sol auch der heid-
nisch stylus den wir beschreiben in den 4 enti-
bus nicht schaden am glauben, er sol uns alein 
scherfen unser ingenium. wir nennen das ein 
heidnischen stylum aus ursachen das es den 
glauben Christi befrembt und bekennen darbei 
das ir all die der 4 ens wesen betrachten und 
gebrauchen des geblüts christen sind.

Was aber uns do ursachet, das wir die 4 
ersten entia heidnisch heißen und das lezte göt-
lich; das wöllen wir im selbigen tractat erzelen 
etlichs teils. aber den rechten grunt der warheit 
volkomen zu haben, wöllen wir das selbig ens 
enden und volfüren im lezten beschlußbuch 
fidei, do wir uns verzeihen des heidnischen 
stylums und verharren in dem glauben als ein 
fidelis, dem weiter paganische arbeit nit zu mut 
sind, welches ir christen mit uns euch fleißen 
solt und uns de fidelibus libris wol erkennen.



Ens astrale

Goya: No hay quien los socorra - Er is niemand die hen kan helpen.
Foto:  Biblioteca Nacional de España

Inhoud
van het ens astrale

De aard van een mens wordt niet door de sterren bepaald 45
… maar door het ens seminis en het ens virtutis 47
Het digest, slechts een medium 51
De sterren zijn vrij, en wij eveneens 55
Geluk is het gevolg van bekwaamheid 57
Alles leeft in en door het M. 61
Het M. kan vergiftigd worden 63
… door het ens astrale 67
Alle ziekten ontstaan door gif 69
Iedere planeet of ster in exaltatie kan een bron van vergif zijn 73
Verschillende soorten gif leiden tot verschillende ziektebeelden 75
Samenvatting 77
Verwijzingen 79



44 45Ens astrale

Tekst van de excurs over de vijf entia
Het eerste boek over de ziekteoorzaken,

tevens het eerste heidense boek
Traktaat over het ens astrale 

en zijn werking op de lichamen op aarde

Hoofdstuk I
[De aard van een mens wordt niet door de sterren bepaald]

Als we u het ens astrale moeten beschrijven, moeten 
we, om te beginnen, vooral de natuur, het wezen, de 
gestalte, de vorm en de eigenschappen van de sterren 
beschouwen; op basis daarvan kunnen we vervolgens tot 
een definitie van het ens astrale komen.

U baseert zich ten aanzien van dit onderwerp op het 
astrologische leerstelsel, geeft gehoor aan voorbarige aan-
wijzingen en denkt niet goed na over datgene wat u eigen-
lijk zou moeten overwegen. U zegt dus dat de hemel, dat 
wil zeggen het astrum, het lichaam vormt, wat niet juist 
is. De mens is eenmaal in zijn lichamelijkheid geschapen, 
en verder wordt hij door niets anders gevormd dan door 
het ens seminis6, zonder toedoen van enig gesternte. U 
zegt hierover dat de sterren de lichamen regeren en over-
eenkomstig hun eigenschappen de aard van de mensen 
bepalen en dergelijke. Dat is een meer dan lichtvaardige 
opvatting, want zo is het niet. Dat leggen we u uit wan-
neer we het ens seminis gaan bespreken.

Textus Parenthesis super Entia quinque.

Liber entium morborum primus 
et pagoyum primum.

Tractatus de ente astrorum 
super corpora inferiora.

Caput I.

So wir euch das ens astrale beschreiben sol-
len, ist uns anfenglich am nötigsten zu betrach-
ten die natur, das wesen, gestalt, form und 
eigenschaft der astra; aus dem selbigen folgt 
hernach, in was wege heraus gezogen wird das 
ens astrale.

Auf das habt ir ein grunt euch genomen 
aus der astronomischen ler und folgent dem 
unzeitigen anzeigen und bedenkt nit das recht, 
so euch zu bedenken ist. also ir sagt, das der 
himel den cörper macht, das ist das astrum, 
welches nit ist. der mensch ist einmal beschaf-
fen corporaliter und weiter formirt in nichts dan 
alein ens seminis on alle gestirn. auf ein solchs 
zeigt ir an, das die gestirn die cörper regiren 
und naturen bilden und dergleichen nach iren 
eigenschafften, das mer dan ein lucker verstant 
ist, wan es ist nit also das wird euch im ens 
seminis angezeigt.

6. Los van de vijf sferen waarin ziekte en gezondheid hun oorsprong hebben, 
maakt Paracelsus een onderscheid tussen het ens seminis : alles wat door bloed 
en zaad wordt overgeërfd; en het ens virtutis : wat de mens zich door individuele 
arbeid eigen heeft gemaakt.



46 47Ens astrale

Over deze opvattingen van u willen we verder niet 
redetwisten, want ze betwisten zichzelf en zullen vanzelf 
verdwijnen.

Maar om een basis te leggen voor deze excurs, willen 
we u de volgende toelichting geven: Adam en Eva heb-
ben hun lichamen door de schepping en door het ens 
seminis ontvangen, tot de ondergang van de wereld. En 
al zou er geen ster en geen planeet zijn geweest en nog 
zijn, dan nog zouden de kinderen die uit hen geboren zijn, 
zo zijn geboren, dezelfde aanleg en dezelfde aard hebben 
ontvangen als nu het geval is, de ene een arts, de andere 
een kabbalist7, de ene trouw, de andere ontrouw, de ene 
rechtschapen, de andere boosaardig. Dergelijke eigen-
schappen van de mensen liggen besloten in het ens pro-
prietatis8 en zijn niet afkomstig van het gesternte, want ze 
hebben geen deel aan het lichaam, dat wil zeggen, ze zijn 
niet bepalend voor constitutie, kleur, vorm, eigenschap, 
natuur of wezen van de mens.

Hoofdstuk II
[… maar door het ens seminis en het ens virtutis]

We wijzen iedere arts erop dat hij twee entia in de mens 
moet onderscheiden: het ens seminis en het ens virtutis. 
Wij gaan er hier niet verder op in, maar vergeet niet de 
betreffende beschrijvingen te lezen. We geven daar een 
zodanige basis dat deze als ingang gebruikt kan worden 
voor het begrip van het ens astrale.

Auf solch euer meinung wöllen [wir] weiter 
nichts arguiren, dan es arguirt sich selbs durch 
sein eigen solution.

Aber auf den grunt unsers parenthesis wöl-
len wir euch ein solch erleuterung geben. Adam 
und Eva haben ire leib durch das geschöpf emp-
fangen und durch ens seminis bis in zergehung 
der welt. und ob schon kein stern, kein planet 
wer gewesen und noch wer, noch so werent die 
kinder aus irer geburt geboren und complexio-
nirt, genaturt worden, wie sie dan sonst seind, 
einer ein medicus, der ander ein cabalist, einer 
treu, der andere untreu, einer frumer art der 
andere böser art. solch eigenschaften der men-
schen sind in ente proprietatis und komen nit 
aus dem gestirn, wan sie haben kein teil am 
cörper, das ist sie geben kein complexion, kein 
farben, kein form, kein eigenschaft, kein natur, 
kein wesen.

Caput II.

Wir zeigen eim ietlichen arzt an, das er ver-
stan sol zwei entia im menschen: ens seminis 
und ens virtutis. wiewol wir hie nichts anzeigen, 
iedoch so seit des eingedenk das ir sie an iren 
orten lesent. wir reden do ein solchen grunt, 
der sich als ein angefangener text vergleichen 
sol auf das ens astrale. dieweil und wir wöllen 

7. Variant: De ene een melancholicus, de andere een cholericus.
8. Het ‘wezen van de eigenheid’, d.w.z. de mens als individu.



48 49Ens astrale

Als we u nu willen onderrichten op welke wijze het ens 
astrale ons schade kan berokkenen, moeten we u uitleg-
gen dat u in eerste instantie dient te weten dat de planeten, 
de sterren en het hele firmament in astrologische zin geen 
invloed hebben op ons lichaam, onze kleur, onze schoon-
heid, onze manier van doen of onze vermogens en eigen-
schappen. U moet de mening opgeven, die u zo lang heeft 
aangehangen en waar u uw oordelen op heeft gebaseerd, 
dat de natuur van de sterren die van de mensen zou bepa-
len. Daar kunnen wij maar over lachen. Maar we willen 
de discussie met onze tegenstanders hier afbreken, want 
het is niet de bedoeling van deze excurs hier iedereen van 
repliek te dienen, waarvoor we meer papier en inkt nodig 
zouden hebben dan ons door God is toegestaan om te 
gebruiken.

Als u nu begrepen hebt dat de sterren geen invloed 
hebben op onze geaardheid, neigingen of eigenschappen, 
leer dan het verschil zien, op welke wijze ze het lichaam 
ziek maken en doden. Niet dat we wilden zeggen: omdat 
we een kind van Saturnus zijn, zullen we lang of kort 
leven - nee. De loop van Saturnus bekommert geen mens 
wat betreft zijn leven, hij verlengt noch verkort. Want ook 
al zou Saturnus nooit in de hemel of in het firmament 
zijn komen te staan, toch zouden saturnische mensen zijn 
geboren, en ook al zou nooit een Mars of een Maan zijn 
geschapen, zouden er toch mensen zijn met een dergelijke 
natuur. U moet bedenken dat het feit dat Mars grimmig 

euch underrichten, wie ens astrale uns scha-
den mag, ist das ein noturft euch zu erkleren, 
das ir anfenglich wissen solt, das die gestirn 
von planeten, von sternen und allem firmament 
nichts machen an unserm leib, nichts an unse-
rer farben, nichts an unserer schöne, nichts an 
unsern geberden, nichts an unsern tugenden 
und eigenschaften. und solt euch der meinung 
entschlahen, das ir so lang geacht habet und 
iudicia gesezt dem menschen auf die natur der 
sternen also auch den menschen welchs wir 
wol belachen mögen. wiewol wir hie eins kur-
zen abbrechen sind unsern widersachern, aus 
ursachen das diser parenthesis nicht auf das 
selbig gesezt ist, das wir wollen einem ietlichen 
do antworten, dieweil und wir mer papier und 
tinten vermögen, so uns erlaubt von got das 
selbige zu gebrauchen. die[weil] und ir nun ein 
solches verstanden, das uns die astra nichts 
naturen noch ziehen noch eigenschaft geben, 
so merken auf die underscheit, in was gestalt 
sie den cörper krenken und töten. nicht das 
wir sprechen wolten, drumb das wir ein satur-
nisch kint seien, sollen drumb lang leben oder 
kurz: nichts. der gang saturni bekümert kein 
menschen an seinem leben, lengert noch kürzt 
nichts. wan ursachen, ob saturnus nie in himel 
komen wer oder in das firmament, noch so 
werent solch leut geboren und ob schon kein 
mars oder mon nie gemacht wer worden, noch 
würden leut sein einer solchen natur. ir solt 
euch eins solchen gedenken, darumb das der 



50 51Ens astrale

is, niet wil zeggen dat Nero daarom zijn kind moet zijn 
geweest. Hoewel ze van dezelfde aard zijn geweest, heeft 
geen van beide het van de ander overgenomen. Kijk: 
Helena en Venus zijn van dezelfde aard, en al zou Venus 
nooit hebben bestaan, Helena zou toch een hoer zijn 
geweest; en hoewel Venus ouder is dan Helena, vergeet 
niet dat er voor Helena ook hoeren zijn geweest.

Hoofdstuk III
[Het digest, slechts een medium]

Bedenk dat er nog veel meer te zeggen zou zijn over 
hetgeen we hier slechts hebben aangeduid; maar dat doen 
we als we het ens seminis en het ens virtutis bespreken; 
hier slaan we het over. U moet begrijpen dat het firma-
ment en de sterren een zodanige taak hebben dat de men-
sen en de overige met zintuigen begiftigde wezens zonder 
hen niet kunnen bestaan; maar ze worden niet door hen 
gevormd.

Een voorbeeld: een zaadje dat in een akker wordt 
geworpen, geeft zijn vrucht vanuit zichzelf, want het 
heeft het ens seminis in zich. Maar als de Zon er niet 
was, zou het niet groeien. Denk nou niet dat de Zon, het 
firmament of dergelijke het zou scheppen, maar onthoud 
dat de warmte van de Zon het de mogelijkheid geeft om 
te rijpen. Net als wanneer u iets wilt digereren en tot zijn 
werking brengen: dit moet met behulp van een digest9 
gebeuren. De digestio10 werkt niet anders dan via de tijd; 

mars grimmig ist, ist drumb Nero nicht sein 
kind gewesen. ob sie schon ein natur gehabt 
haben, hats doch keiner von dem andern geno-
men. secht Helena und venus ist éin natur, und 
ob schon venus nie gewesen wer, noch wer 
Helena ein hur gewesen, und ob schon venus 
elter ist dan Helena, gedenkt das vor Helena 
auch huren gewesen sind.

Caput III.

Wie also angezeigt ist worden, gedenkt das 
von solchen noch vil anzuzeigen wer, aber es 
wird im ens seminis und virtutis gemelt und 
lassen hie ein solchs aus. aber ir solt verstehen, 
das das firmament und die astra so vil verord-
net seind, das die menschen und die entpfint-
lichen geschöpf on sie nicht sein mögen, aber 
sie werden nicht durch sie. ein solch exempel 
verstant: ein sam, der in ein acker geworfen 
wird, der gibt sein frucht von im selbs, dan er 
hat ens seminis in im. aber so die sonn nit were 
so wüchs er nicht. denken nicht, das die sonn 
in mache, firmament oder der gleichen, aber 
also merken, das die werme der sonnen ein 
solche zeit gibt. als so ir wolt digeriren und ein 
ding in seine wirkung bringen, so muß durch 
ein digest beschehen. so wirkt die digest nichts 
anderes dan durch die zeit; das ding das darin 

  9. Medium, omgevingsfactoren, die een omzetting mogelijk maken.
10. Vertering, omzetting.



52 53Ens astrale

datgene wat dit proces doormaakt, ontplooit zijn eigen 
werking, en dat is als volgt te begrijpen: 

Dit is digestio: zonder digestio kan een kind niet 
groeien, want het groeit in het digest, dat is in dit geval 
de baarmoeder. En daar heeft het kind geen gesternte 
noch planeten voor nodig: zijn moeder is zijn planeet en 
zijn ster. Het zaad moet een digest hebben, en dat vindt 
het in de aarde; de aarde is echter geen digest zonder de 
Zon. De moeder daarentegen is een digest zonder dat er 
een ster aan te pas komt. En al zou de Zon nooit schijnen 
en zou Mercurius retrograde zijn, dan nog zouden de 
kinderen groeien en het tot iets brengen, want hun Zon 
en hun digest zijn hun daardoor niet ontnomen. Want 
de gesternten hebben ten enenmale niet de macht om de 
mens naar hen te doen neigen; de mens is er in zijn wezen 
niet van afhankelijk.

Zo moet u dat begrijpen. Stel, er zijn twee krijgers, 
allebei tot toorn geneigd. Welke is bepalend voor de aard 
van de ander? Geen van de twee. Of tweelingen die op 
elkaar lijken - wie heeft het van de ander dat hij op hem 
lijkt? Geen van de twee. Waarom zouden wij ons dan 
jupiters- en maanskinderen noemen, terwijl onze relatie 
tot hen die van een tweeling is? Een kind heeft zijn wezen 
uit het zaad; het is een tweeling zoals het in het zaad is 
aangelegd, en niet omdat het een ‘kind van de Zon’ zou 
zijn, zoals in de verhandeling over de tweelingen wordt 
gezegd.

ist das hat sein wirckung an im selbs, und das 
verstant also. digestio ist ein solches ding. ein 
kint mag on die digest nicht wachsen, dan im 
digest wachst es, das ist in matrice; und also 
bedarf das kint keins gestirns noch planeten 
darzu: sein muter ist sein planet und stern. der 
sam muß ein digest haben, das ist im ertrich, 
das ertrich ist aber kein digest on die sonn. die 
muter ist aber ein digest on alle astra. und ob 
schon die sonn nimer schin und der mercurius 
zurück gieng, noch geraten die kinder, noch 
wachsens, noch ist inen ir sonn und ir digest 
nicht entzogen. dan die gestirn haben gar kein 
gewalt den menschen zu neigen nach inen oder 
daß sie benöt werden sie zu haben. also ver-
stant das. zwen kriegsman weren, die da beide 
zornig, welcher naturt den andern? keiner. 
zwen zwiling, die einander gleich sehen, wel-
cher hats vom andern das er dem andern gleich 
sicht? keiner. was wöllen wir dan uns jovische 
kinder heißen und monische, die weil wir sind 
gegen ein ander wie die zwiling? ein kint, das ist 
wie der sam in seim wesen, ist ein zwiling wie 
der samen und nicht ein kint der sonnen, als de 
geminis stehet.



54 55Ens astrale

Hoofdstuk IV
[De sterren zijn vrij, en wij eveneens]

Maar laten we, na dit gezegd te hebben, voortgaan met 
deze excurs, waarin we het ens astrale verder uitwerken. 
Dan zult u begrijpen wat we bedoelen, op welke wijze 
het gesternte ons ziek maakt en doodt. Want tot nu toe 
heeft u de opvatting gehuldigd dat de sterren ons zodanig 
beïnvloeden dat we naar hun gelijkenis worden gevormd. 
En dan schrijft u er dikke boeken over, hoe aan het 
gesternte tegenstand geboden moet worden. U schrijft 
er maar op los, onder het motto: “Een wijs man heerst 
over het gesternte.” Het zal ons niet bekommeren hoe u 
dit gezegde uitlegt. Maar we willen het aannemen zoals 
wij het begrijpen. De sterren beheersen niets in ons, ze 
vormen niets, ze verergeren niets, ze beïnvloeden niets; 
ze zijn vrij voor zichzelf, en wij zijn vrij voor onszelf. 

Doch let wel, zonder het gesternte kunnen we niet 
leven, want koude en warmte en het digest van de dingen 
die we eten en gebruiken, zijn van de sterren afkomstig; 
alleen de mens niet. En in zoverre zijn ze nuttig en zelfs 
noodzakelijk voor ons als wij koude en warmte, eten en 
drinken en lucht nodig hebben. 

Maar verder zijn zij niet in ons noch wij in hen. En als 
zij op ons lijken of wij op hen, of als u niet bent zoals zij 
of zij anders zijn dan wij - waarom zouden we daar veel 
stellingen over poneren en discussies voeren? Zo heeft 
de Bouwmeester het nu eenmaal willen hebben. Wie weet 
wat er nog in het firmament is, waarvan wij niet weten 
waar het voor dient? Want wij hebben geen baat bij de 

Caput IV.

Nach dem wir also angezeigt haben, so 
merken weiter, das wir fürhin wollen den 
parenthesin volfüren auf das ens astrale, das 
ir verstehen mögen unser fürnemen, wie das 
gestirn uns krenkt und tötet. wan ir habt die 
astra verstanden bisher; sie incliniren in uns 
und die inclinaz bilt uns nach inen, darauf ir 
große libell sezen, wie dem gestirn widerstan-
den sol werden, das ein blau schreiben ist. uns 
wil nicht bekümern der spruch, ein weiser man 
herschet uber das gestirn, wie ir in verstehet. 
aber wie wir in verstehent, also wöllen wir in 
annemen. sie gewaltigen gar nichts in uns, sie 
inbilden nichts, sie ergern nichts, sie incliniren 
nichts, sie sind frei für sich selbs und wir sind 
frei für uns selbs. nun merken aber, das wir 
on das gestirn nicht leben mögen, dan kelte 
und werme und das digest der dingen, die wir 
essen und gebrauchen, kompt von inen, alein 
der mensch nicht. und so vil nüzen sie uns und 
so vil müssen wir sie haben, als vil das wir kalt 
und warm, essen und trinken, luft haben müs-
sen. aber nicht weiter sind sie in uns noch wir 
in inen. sind sie uns aber gleich oder wir inen 
oder du nicht wie sie oder sie [nit] wie wir, was 
wollen wir uns dan groß propositiones machen 
und disputationes? also hat es der fabricator 
wollen haben. wer weiß, was im firmament ist, 
das wir nicht wissen denen dasselbige dient? 



56 57Ens astrale

zuiverheid van de Zon, de kunst van Mercurius of de 
schoonheid van Venus; voor ons is alleen de zonneschijn 
van nut, die de vruchten tot rijping brengt, en de zomer 
die ons voedsel laat groeien.

Maar om deze uiteenzetting waarmee de excurs werd 
begonnen, te besluiten, onthoud het volgende: als een 
kind onder de beste planeten en sterren, met de beste 
eigenschappen die je maar kunt wensen, geboren of ont-
vangen wordt, en dan toch de tegenovergestelde eigen-
schappen vertoont en helemaal dwarsligt, wiens schuld is 
dat dan? Het is de schuld van degene van wie het bloed 
afkomstig is, zoals in het boek over de geboorte11 is te 
lezen. 

Onthoud dus dat het gesternte helemaal geen uitwer-
king heeft, alleen het bloed. En als het kind zo wordt 
als de planeten op het moment van zijn geboorte, dan is 
dat te wijten aan het bloed. Vaak komt goed en goed bij 
elkaar, of kwaad en kwaad; maar slechts het ene, namelijk 
het ens seminis, is oorzakelijk; het andere niet.

Hoofdstuk V
[Geluk is het gevolg van bekwaamheid]

Voordat we aan ons eigenlijk betoog toekomen, willen 
we u nog de volgende gedachten over de bekwaamheid 
van de persoon voorleggen. U heeft het er steeds weer 
over dat de mens zijn geluk en bekwaamheid aan het 
gesternte te danken heeft, waardoor de een het verder 
schopt dan de ander, de ene in de kunsten bedreven 

dan uns nuzet die reinikeit der sonnen nichts 
noch die kunst mercurii noch die schöne vene-
ris, uns nuzet alein der schein von der son-
nen, das er die frücht machet und den sumer, 
darin uns unsere narung wechst. aber zu dem 
beschluß diser red, damit der parenthesis euch 
angefangen wird so merken: ein kint das gebo-
ren wird oder empfangen in den besten plane-
ten und sternen und in den tugentreichesten 
nach allem wunsch, wenn es in seiner eigen-
schaft das widerspil hat und ganz uberzwerch, 
wes ist die schult? des von dem das blut kompt 
(als de generatione stehet). also merken das das 
gestirn gar nichts wirket alein das blut; wird es 
aber wie die planeten auf sein stunt, so hat es 
das aus dem blut. es kompt oftmal gut und gut 
zusamen, bös und bös; aber nur das ein ist ein 
ursacher, das ander nit, das ist ens seminis.

Caput V.

Ehe und wir auf unser propositum komen, 
wöllen wir euch fürlegen ein solches von der 
geschiklikeit des leibes. als ir gar vil und wol 
betrachtet, das der mensch sein glück und 
geschiklikeit hab von dem gestirn, also das 
einer mer aufwechst dan der andere, einer in 
künsten, der andere in reichtumb, der drit in 

11. Das Buch von der Gebärung der empfindlichen Dinge in der Vernunft  (Sudh. deel I).



58 59Ens astrale

raakt, een ander tot rijkdom komt en een derde tot macht, 
enz. Van deze dingen zegt u dat ze aan het gesternte te 
wijten zijn.

Wij zijn het daar niet mee eens, maar hebben er 
de volgende verklaring voor: geluk is een gevolg van 
bekwaamheid, en deze komt weer voort uit de geest. 
Iedere mens heeft zijn bekwaamheden naarmate hij over 
geest beschikt, en naarmate hij bekwaam is, heeft hij 
geluk. Om u deze geest begrijpelijk te maken: hij is als 
een archeus12, zoals deze is beschreven; hier ga ik er niet 
verder op in om niet af te dwalen.

Verder zegt u met betrekking tot de verschillen in het 
uiterlijk van mensen dat het feit dat de hele tijd sinds 
Adam onder zo veel mensen nooit iemand aan een ander 
gelijk is geweest (met uitzondering van tweelingen), wel 
een heel groot wonder is. U schrijft dit toe aan de eigen-
aardige loop van het gesternte, dat ons met een bedekt 
aangezicht aanschouwt.

U moet het volgende weten - wat we in de verhande-
ling over het einde van het leven nader uiteenzetten - dat 
het ens seminis door God zodanig is geschapen dat al de 
talloze gestaltes, kleuren en vormen van de mensen ver-
wezenlijkt moeten worden. Pas wanneer die er allemaal 
geweest zijn, komen er weer mensen, die er uit zullen 
zien als de gestorvenen. Wanneer de jongste dag aan-
breekt, zullen mensen van alle mogelijke kleuren en met 
alle mogelijke gebruiken hebben geleefd, want deze is pas 
vastgesteld voor het moment waarop alle kleuren, vormen, 
gestaltes en gebruiken van mensen zijn verwezenlijkt en 
niemand meer geboren kan worden, die niet op een ander 

gewalt und der gleichen. ein solchs legt ir zu 
dem gestirn, das ir von inen ein solches habt; 
des entschlahen wir uns und legen das also 
aus. das glück kompt aus der geschiklikeit und 
die geschiklikeit kompt aus dem geist; darnach 
ein ietlicher mensch ein geist hat, darnach ist er 
geschikt auf ein ding, und darnach er geschikt 
auf das selbige ding ist, darnach hat er glück. 
das ir disen geist verstehet, so ist er als ein 
archeus, als de archeo stehet und weiter hie nit 
melden, damit wir nicht von unserm fürnemen 
kumen. ir sagt auch mer von der ungleichen 
gestalt der menschen, das von Adam her ein sol-
che lange zeit under sovil menschen nie keiner 
dem andern gleich ist gewesen (ausgenomen die 
gemini), das ein miracul ist und fast ein groß. 
dises legent ir zu dem gestirn und seinem selt-
samen lauf, das uns mit bedecktem angesicht 
anschauet. ir solt ein solches wissen (aber mer 
setzen wir de termino vitae) das von got das ens 
seminis also beschaffen ist, das alle die gestalt, 
farben, form der menschen müssen erfüllt wer-
den, deren keine zal ist, und so die alle erfüllt 
seind, als dan so kumen die leut herwider, die 
da sehen werden wie die die gestorben sind. so 
der jüngst tag kompt, so werden die farben und 
sitten der menschen alle erfüllt sein, dan er ist 
alein gesetzt auf den punkten, so alle farben, 
form und gestalten und sitten der menschen 
für sind und keiner mer mag geboren werden, 
er muß etwan eim gleich sehen. alsdan ist die 

12. Verborgen kracht in alle wezens; de innerlijke alchemist.



60 61Ens astrale

lijkt. Op dat moment is de loop van de eerste wereld vol-
tooid. En blijf er nu niet halsstarrig aan vasthouden dat 
er vele wereldtijdperken te onderscheiden zijn. Wanneer 
alle kleuren en alle gebruiken van de mensen gepasseerd 
zijn en niets eigenaardigs meer kan ontstaan, maar alles 
lijkt op iets dat er al geweest is, is dat echt het einde van 
het tijdperk.

Hoofdstuk VI
[Alles leeft in en door het M.]

Maar wat zal ons dat hier bekommeren? Niets, behalve 
dat we u beter begrijpelijk willen maken waar we naartoe 
willen. U moet het ens astrale dus als volgt begrijpen: 
het is iets dat wij niet zien, dat ons en al wat leeft en met 
waarneming is begiftigd, in leven houdt, en dat afkomstig 
is uit het gesternte.

Laten we het zo zeggen: een vuur moet hout hebben 
om te branden; anders is er geen vuur. Wel, het vuur is 
een soort leven, maar het kan niet leven zonder hout. Dus 
let op - hoewel dit een grove vergelijking is, maar voor u 
voldoet ze wel: het lichaam is als het hout, het leven erin 
is het vuur. Nu leeft het leven uit het lichaam. Daarom 
moet het lichaam iets hebben, dat maakt dat het door het 
leven niet wordt verteerd, maar in zijn wezen behouden 
blijft. Dit is nu het ens waar wij het over hebben, en dit is 
uit het firmament afkomstig.

U zegt, en dat is correct: als de lucht er niet was, zou-
den alle dingen op de grond vallen, en alles wat leeft, zou 

stunt aus des laufs der ersten welt. und sezt 
euch nicht in die eigenschaft, das ir vil alter 
machen der welt und teilent die welt aus in teil. 
so alle farben und alle sitten der menschen aus 
sind und kein seltsame mer mag werden, son-
der gleichnus seind, so ist das recht alter aus.

Caput VI.

Aber was wil uns das hie bekümern? nichts, 
dan alein zu ein merern verstant euch zu 
erkleren, wes sinns wir sind. auf das solt ir ens 
astrale verstehen also. es ist ein ding, das wir 
nicht sehen, das uns und alles das, das da lebet 
und die empfintlikeit hat, enthalt bei dem leben, 
das kumpt aus dem gestirn. also reden wir das. 
ein feur, das da brint, das mus holz haben, 
sonst ist kein feur. also merk, das feur ist ein 
leben, noch mags nicht leben one das holz. 
also merk, wiewol das grob ist, zu eim exempel, 
aber euch geschikt genug: aus ursachen der 
leib ist ein holz, das leben in im das feur. nun 
lebt das leben aus dem leib. nun muß der leib 
etwas haben das er vom leben nit verzeret werd, 
sonder im wesen bleib. das selbige ist das ding, 
darvon wir euch das ens erzelen; dises kumpt 
aus dem firmament. ir saget und ist also, so der 
luft nicht wer, so fielen alle ding gen boden und 
alles, das da das leben hat, das selbig ersticket 



62 63Ens astrale

stikken en doodgaan. Onthoud nu dat er nog iets is, dat 
het lichaam overeind houdt - dat op zijn beurt het leven 
onderhoudt - en dat even onmisbaar is als de lucht. De 
lucht wordt erin en erdoor onderhouden, en als dat niet 
zo was, zou de lucht vergaan. Het firmament leeft erdoor, 
en als het niet in het firmament was, zou het firmament 
vergaan. En wij noemen dit het M.13, want er is niets 
geschapen dat hier boven staat, niets dat hoger is of nut-
tiger voor de arts om te beschouwen, dan dit. 

Let dus goed op wat we u over het M. vertellen. Niet 
dat het uit het firmament afkomstig is of dat het daarin 
is ontstaan of dat het firmament het naar ons toestuurt; 
dat is allemaal niet het geval. Maar onthoud dat dit M. 
alle schepsels in de hemel en op aarde onderhoudt. Alle 
elementen leven door en in het M. Om dit te begrijpen, 
moet u de aanwijzingen in het boek over de eerste schep-
ping indachtig zijn, evenals hetgeen hieronder over het M. 
wordt vermeld.

Hoofdstuk VII
[Het M. kan vergiftigd worden]

Nu we het M. hebben geïntroduceerd, kijk eerst naar 
een voorbeeld. Een kamer die aan u gegeven en vervol-
gens afgesloten wordt, neemt de geur in zich op, die u 
daarin produceert; deze geur is niet uit de kamer afkom-
stig, maar van u. Wel, zoals u deze geur voortbrengt, zo 
moeten degenen hem ruiken, die zich later in deze kamer 

und stürb. also merkt hinwider, das noch eins 
ist das den leib halt, welcher leib das leben halt, 
das selbig ist nicht minder zu verlieren als der 
luft. der luft wird in demselbigen enthalten und 
aus dem selbigen und [so] das nit were, so zer-
gieng der luft. das firmament lebt aus dem und 
so das nicht im firmament were so zergieng das 
firmament und wir heißen das M[ysterium], dan 
nichts ist in allen beschaffen uber das, nichts 
ist merers, nichts ist dem arzt nüzer zu betrach-
ten. auf das merken uns und wol, also das wir 
euch das M[ysterium] anzeigen. nicht das es 
aus dem firmament entspring oder das es in im 
sei geboren oder das das firmament das selbige 
uns zuschick; alles nichts. aber also merken in 
euch, das dis M[ysterium] alle geschöpf enthalt 
in himel und erden, und alle elementen leben 
aus im und in im. wie aber das selbige euch 
zuverstehen ist, solt ir eingedenk sein de primo 
creato, was da angezeigt wird und die iezigen 
meldung vom M[ysterium] wie hernach folgt.

Caput VII.

Demnach wie angezeigt ist das M[ysterium], 
so merkt am ersten ein exempel. ein stub, 
die da vermacht ist und beschlossen, die sel-
big empfecht in ir ein geschmack, wie du in 
machest in sie; derselbig geschmack kompt nit 
aus ir sonder von dir. auf das merke, wie du den 
selbigen machest, also müssen in die schmec-

13. Volgens Sudhoff Mysterium ; anderen, zoals F. Strunz, lezen hier Meteoron.



64 65Ens astrale

bevinden, en het kan gebeuren dat u bij degenen die erin 
wonen, alle mogelijke ziekten teweegbrengt, en evenzo 
de genezing daarvan. Let op: de lucht die zich in die 
kamer bevindt, is niet van u afkomstig, de geur daaren-
tegen wel.

Begrijp nu het volgende: we hebben het over de lucht 
om u het ens astrale begrijpelijk te maken. Volgens u zou 
de lucht door de beweging van het firmament ontstaan. 
Daar zijn wij het niet mee eens. De wind daarentegen 
ontstaat wel op deze manier, zoals de meteorica aantoont. 
De lucht is afkomstig van het hoogste goed en is er het 
allereerst geweest, vóór alle schepsels; daarna zijn andere 
dingen geschapen. Het firmament en de hele schepping 
leven van de lucht; daarom kan deze niet uit het firma-
ment afkomstig zijn. Want het firmament wordt door 
de lucht onderhouden, net zoals de mens. En al zouden 
alle firmamenten stilstaan, er zou toch nog de lucht zijn. 
Als echter de wereld zou vergaan in dit stilstaan, zou dat 
eraan te wijten zijn dat het firmament geen lucht heeft en 
dat de lucht is vergaan. Dat zou dan betekenen dat het 
ook met de mens is afgelopen, en alle elementen zouden 
vergaan, want ze bestaan allemaal dankzij de lucht; dat is 
het M. magnum. En we zeggen u dat alle schepsels hun 
leven aan het M. m. te danken hebben en in en door het 
M. m. in leven blijven.

Dit M. m. kan vergiftigd en gealtereerd worden en in 
deze vorm door de mens worden opgenomen. Aangezien 
het leven van de mens ervan afhankelijk is, is hij gedwon-
gen datgene wat er in het M. m. is, over zijn lichaam te 
laten gieten en zich erdoor te laten bevlekken; net als met 
de veranderde lucht in de kamer waar we het over hadden. 

ken die darin seind, und ist müglich, das du 
alle krankheiten und die cur dergleichen darin 
geberist denen, die darin wonen. darauf merk, 
der luft der darin ist kompt nit von dir, aber der 
geschmack kompt von dir. nun verstant weiter: 
also reden wir von luft das wir euch erzelen das 
ens astrale. ir zeigt an, wie der luft kumpt aus 
der bewegung des firmaments, das wir nit hal-
ten und gestehen, aber wol den wint, als meteo-
rica ausweist. der luft kompt vom höchsten gut 
und ist gewesen vor allen geschöpfen das aller 
erst, demnach sind ander ding beschaffen wor-
den. das firmament lebt des lufts und all crea-
tur, drumb so kompt es aus dem firmament 
nicht. dan das firmament wird enthalten durch 
den luft wie der mensch. und ob schon alle fir-
mament still stünden, noch ist der luft. so aber 
die welt undergieng in disem stilstehen, so ist 
das die ursachen, das das firmament kein luft 
hett und das der luft zergangen wer. alsdan wer 
es ein zeichen, das der mensch auch aus müßt 
sein, alle element zergiengen, wan sie stehent 
alle im luft, das ist M[ysterium] magnum. und 
sagen dir das also an, das dises M. m. ein solch 
ding ist, das alle geschöpf daraus leben und 
ir leben in dem und aus dem enthalten. dises 
M. m. das mag vergift werden und verendert 
also, das der mensch das selbige in sich nimpt, 
dieweil und sein leben darin ligt und wonet, so 
muß sein cörper das an sich lassen gießen und 
sich beflecken, das im M. m. ist. als der veren-
derte luft in der stuben, den wir euch haben 



66 67Ens astrale

Er is dus iets dat dit M. verontreinigt, en dit blijft erin 
aanwezig en kan er niet uit worden verwijderd.

Hoofdstuk VIII
[… door het ens astrale]

Met het ens astrale zit het nu zo: de sterren hebben hun 
natuur en allerlei eigenschappen, net als op aarde de men-
sen. Deze sterren zijn aan verandering onderhevig, ten 
goede of te kwade; ze worden zoeter, zuurder, scherper of 
bitterder. Wanneer zij nu in hun goede staat zijn, komt er 
niets kwaads van hen, maar in de kwade toestand ontstaat 
hun kwalijke werking.

Nu moet u weten dat zij de hele wereld omgeven, zoals  
een schil om een ei heen zit. De lucht dringt eerst door de 
schil en gaat vervolgens naar het midden van de wereld. 
Welnu, de sterren die vergiftigd zijn, bevlekken de lucht 
met hun vergif. Waar het gif terechtkomt, daar ontstaan 
de ziekten die overeenkomen met de eigenschappen van 
de betreffende ster. Want een ster kan niet de lucht van de 
hele wereld vergiftigen, maar slechts een gedeelte, afhan-
kelijk van zijn sterkte. Hetzelfde geldt voor de goede 
eigenschappen van de sterren.

Dit heet dus ens astrale, dat wil zeggen de geur, de 
uitwaseming, het zweet van de sterren, door de lucht 
gemengd, zoals de loop van de sterren laat zien. Van-
daar komen koude, warmte, droogte en vochtigheid en 
dergelijke, afhankelijk van de eigenschappen van de 
sterren. U moet dus onthouden dat de gesternten niets 
beïnvloeden, maar slechts door hun uitwaseming het 

angezeigt. also ist etwas das dis M[ysterium] 
verunreiniget, das selbige bleibet in im und mag 
von im nit kumen.

Caput VIII.

Aber also verstanden das ens astrorum. die 
astra haben ir natur und ir mancherlei eigen-
schaft wie dan auf erden die menschen. die 
selbigen astra haben ir verenderung in inen, ie 
besser ie böser, ie süßer ie saurer, ie hendiger 
ie bitterer. so sie also in irer güte sind, so kompt 
nichts böses von inen, aber in der bös entstehet 
ir bosheit. nun merkent, das sie die ganze welt 
umbgeben wie ein schal ein ei. durch die schal 
kompt der luft und gehet anfenglich durch sie 
auf den centrum der welt zu. also merken nun, 
welche astra vergift sind, die beflecken den luft 
mit irem gift. also wo das gift hinkompt, am 
selbigen ort werden die selbigen krankheiten 
nach der eigenschaft des selbigen sterns. wan 
es mag nicht den ganzen luft der welt vergiften, 
alein ein teil, nach dem und sein sterke ist. also 
ist es auch mit der güte der astren. das heißt 
also ens astrale, das ist der geruch, dunst, 
schweiß von den sternen vermischt im luft, als 
cursus astrorum ausweiset. dan daher kompt 
kelte, werme, trükne und feuchte und der glei-
chen, wie ir eigenschaften anzeigen. also solt ir 
merken, das die gestirn nichts incliniren, alein 



68 69Ens astrale

M. vergiftigen, waardoor wij vervolgens vergiftigd en 
verzwakt worden. Zo werkt dus het ens astrale, dat ons 
lichaam op de beschreven wijze, ten goede of ten kwade, 
kan veranderen. 

De mens die van nature, vanuit zijn natuurlijk bloed, 
tegengesteld is aan deze uitwaseming, wordt ziek; wiens 
natuur er daarentegen niet mee in strijd is, die ondervindt 
er geen schade van. Ook diegene heeft er geen last van, 
die zo edel en sterk is dat hij het gif overwint dankzij de 
edele natuur van zijn bloed of dankzij de geneeskunst, die 
tegenstand biedt aan de vervalste uitwasemingen van de 
bovensten. Let erop dat alle dingen die geschapen zijn, 
tegengesteld zijn aan de mens, en vice versa. Zij allemaal 
kunnen de mens schade toevoegen, terwijl de mens hen 
niet kan deren.

Hoofdstuk IX
[Alle ziekten ontstaan door gif]

Nu we hebben aangegeven wat het M. is, kijk naar een 
voorbeeld hoe de uitwasemingen van de planeten ons 
schade berokkenen. Een vijver die het juiste M. heeft, is 
rijk aan vissen, maar als de kou te groot wordt, bevriest 
het water en de vissen sterven, omdat het M. te koud is 
voor de natuur van het water. Deze koude is niet afkom-
stig van het M., maar van het gesternte dat deze eigen-
schap en deze uitwerking heeft. Zo werkt ook de hitte 
van de Zon: de wateren worden te warm en de vissen 
sterven; dat heeft dezelfde oorzaak. Zoals dit twee eigen-

vergiften durch iren dunst das M[ysterium], 
durch welches wir dan vergiftet werden und 
geschwecht. und also ist ens astrale das unsern 
leib endert zum guten oder bösen durch ein 
solchen weg. welcher mensch der ist, der also 
genaturt ist, aus seim natürlichen blut dem sel-
bigen dunst wiederwertig, der wird krank, der 
aber nicht wider das genaturt ist, dem schats 
nichts. es schat auch dem nichts, der sovil edel 
und stark wider das gesterket ist, das er das 
gift uberwindet aus edler natur seines bluts 
oder der arznei, die da widerstehet den ver-
felschten dunsten der obern. darauff mercken, 
das alle ding die da geschaffen sind, wider den 
menschen sind, und der mensch wider sie. sie 
mögen alle dem menschen schaden und der 
mensch inen gar nichts.

Caput IX.

Nun auf die anzeigung M[ysteriorum] so mer-
ken ein exempel wie die dünst der planeten uns 
schaden. ein weier der sein recht M. hat, der 
selbig ist fischreich, so aber die kelte so groß ist, 
so gefreurts und sterben die fisch, aus ursachen 
das das m. zu kalt ist wider die natur des was-
sers. dise kelte kompt nicht aus dem M. sonder 
aus [dem] gestirn, das also der eigenschaft ist 
und tut das. also wirkt auch die hiz der sonnen, 
das die wasser zu warm werden und die fisch 
sterben aus der vordern ursachen. also wie 



70 71Ens astrale

schappen zijn van een aantal sterren die deze werking 
hebben, zijn er anderen die het M. een zure, bittere, zoete, 
scherpe of arsenicumachtige smaak geven, en zo met 
honderderlei andere smaken enz. Deze grote verandering 
van het M. brengt een verandering van de organismen 
met zich mee. 

Kijk nu hoe het gesternte het M. zodanig vervuilt dat 
wij ziek worden en de dood vinden, afhankelijk van de 
natuur van deze uitwasemingen. En geen arts moet zich 
hierover verbazen, want op aarde zijn er lang niet zo veel 
vergiffen als in de sterren. En laat iedere arts bedenken 
dat geen ziekte zonder gif ontstaat. Want gif is het begin 
van iedere ziekte, en door gif ontstaan alle ziekten, interne 
ziekten net zo goed als wonden, niets uitgezonderd. 

Dat moet u inzien, en dan zult u vinden dat arsenicum 
ten grondslag ligt aan meer dan vijftig en nog eens vijftig 
ziekten, waarvan geen een op de andere lijkt, en toch zijn 
ze allemaal te wijten aan arsenicum. Nog veel meer zijn 
toe te schrijven aan sal, nog meer aan mercuur, nog meer 
aan realgar14 en zwavel.

Dat vertellen we u omdat u zich ervan bewust moet 
worden en moet weten dat u tevergeefs de afzonderlijke 
ontstaanswijze van iedere ziekte tracht te achterhalen, 
terwijl één ding zo veel ziekten veroorzaakt. Dit moet 
u zien te onderzoeken, dan vindt u ook de oorzaak van 
de andere. En houd vast aan de regel dat u datgene moet 
kennen, waar de ziekte uit ontstaat, en niet de manier 
waarop het is gebeurd; dat toont u ook de praktijk.

die zwei zwo eigenschaft sind etlicher astren, 
die das wirken, also seind ir mer die da das M. 
seuren, bittern, süßen, ressen, arsenicirn und 
dergleichen auf vil hunderterlei gustum und 
dergleichen. dise groß verenderung des M. ist 
verenderung der leib. auf ein solchs so mercken 
wie das gestirn das M. beflecket, des wir in 
krankheit und in tot komen, wie der selbigen 
dunst natur sind. und verwunder sich kein arzt 
in solchem, dan sovil gift sind auf erden nicht, 
sovil und mer sind in astris. und gedenk es im 
ein ietlicher arzt, das kein krankheit komme on 
ein gift. dann gift ist einer ietlichen krankheit 
anfang und durch das gift werden alle krank-
heiten, leib und wunt, nichts entschlossen. das 
sollent ir erkennen, so erfinden ir das dem arse-
nich mer dan 50 krankheiten und noch 50 zu 
geben sind, do kein der andern gleich ist, und 
sind doch alle aus arsenico. noch vil mer aus 
sale, noch mer aus mercurio, noch mer aus 
realgar und schwefel. das zeigen wir euch dar-
umb an, das ir gedenken solt und wissen, das 
ir vergebens erfarent einer ietlichen krankheit 
sein sondern ursprung, dieweil éin ding sovil 
krankheiten macht. dem selbigen trachtet nach, 
so  findet  ir der  andern  ursach.  und  behalten 
in euch die regel, das ir wisset das ding, doraus 
die  krankheit  wird  und  nit  die  ursachen  wie  
es  also  geworden  ist,  als  euch  die  practik  
ausweisen.

14. Rood zwavelarsenicum.



72 73Ens astrale

Hoofdstuk X
[Iedere planeet of ster in exaltatie kan een bron van vergif zijn]

Maar om dit nog beter te begrijpen, let wel dat we niet 
alleen de Zon of de winter ervan beschuldigen nadelig 
te zijn voor ons lijf, zoals we in het voorbeeld aanvoeren, 
maar we beschuldigen iedere planeet en iedere ster ervan, 
wanneer ze in exaltatie zijn, het M. te doordringen en 
het hun eigen aard op te dringen, overeenkomstig hun 
exaltatie. Zo zijn er een aantal die het M. te sterk zouten, 
anderen die het te sterk met arsenicum vervullen, of met 
sulfur, of met mercuur; want hun exaltaties betekenen 
voor ons, met betrekking tot onze gezondheid, of gif of 
geluk in ons lijf; tenzij deze uitwaseming ons vanwege de 
grote afstand niet kan bereiken. 

Bekijk eens het volgende voorbeeld: wanneer de arse-
nicumsterren in exaltatie zijn en het midden en het aange-
zicht van de aarde raken, en daardoor ook het water, dan 
vergiftigen ze met hun arsenicum heel het water. En als 
het water op deze manier vergiftigd is, voelen de vissen 
dat en zoeken ze met zijn allen andere plaatsen op. Zo 
komen ze uit de diepte naar de oppervlakte, in de veron-
derstelling daar een ongezouten of onvergiftigde plek te 
vinden. Dan kunnen ze op deze plaatsen in verschillende 
streken worden gezien, en zo komt er een grote menigte 
vissen bij elkaar.

Let er nu eens op dat op dezelfde plaats waar een 
dusdanige hoeveelheid vissen wordt aangetroffen, zoals 
men al sinds vele jaren niet meer heeft meegemaakt, later 
een grote sterfte volgt. Want het arsenicum dat de vissen 

Caput X.

Daß ir aber des ein mereren verstant habt, 
so merken das wir die sonnen oder den winter 
nit alein beschuldigen an unsern cörpern nach-
teilig zu sein, wie wir exempliren, sonder wir 
beschuldigen ein ietlichen planeten und ster-
nen, so derselbig in seiner exaltation ist, das er 
durchtringet das M. und das selbig nach seiner 
exaltation naturet. also etliche zu fast salzen 
das M., etliche zu fast arseniciren, andere sul-
phuriren andere mercuriren. dan ire exaltatio-
nes sind unser gift oder glück in unsern cörpern 
der gesuntheit nach, es sei dan das der selbige 
dunst weiti halben zu uns nicht komen möcht. 
und merken also ein exempel: die exaltation der 
arsenich sternen, so sie den centrum und ange-
sicht der erden berühren, so merkt, so sie also 
das wasser berüren, so vergiften sie durch iren 
arsenich das ganz wasser. und also so das was-
ser vergift ist, so empfinden das die fisch und 
laufen al ab iren stetten an andere stett. also 
komen sie aus der tiefe herauf an den tag, dan 
sie vermeinen ein unbesalzene oder unvergifte 
stat zu finden. als dan werden sie ersehen an 
den stetten der lendern und komen also groß 
mennig fisch zusamen.

Darumb so merken, wo so groß mennig 
fische, die also in vil jaren nit erhört sind, 
erfunden werden, das am selbigen ort ein groß 
sterben hernach folget. wan der arsenic, der 



74 75Ens astrale

naar de oppervlakte drijft, die al jarenlang niet meer uit 
de diepte te voorschijn zijn gekomen, vergiftigt ook de 
mensen. Zij worden na de vissen ziek, want ze zijn veel 
sterker en daardoor minder vatbaar dan de vissen.

Hetzelfde gebeurt ook met de andere soorten vergif in 
het M., die door de sterren worden uitgegoten, zoals aan 
de eigenschappen van de sterren te zien is. Niet alleen 
vissen en mensen worden erdoor vergiftigd, maar ook de 
vruchten op de velden en al wat leeft.

Hoofdstuk XI
[Verschillende soorten gif leiden tot verschillende ziektebeelden]

Welnu, op deze manier, zoals we het net hebben ver-
teld, is ook ons lichaam als een meer, en de organen erin 
als de vissen. Als het leven dat er in het lichaam en in alle 
organen is, op deze wijze door de sterren wordt vergif-
tigd, worden ook de inwendige organen ziek, die dit gif 
ontvangen. 

Onthoud nu dat er verscheidene entia astralia zijn, die 
tot vergiftiging leiden. Sommige zijn alleen schadelijk 
voor het bloed, zoals die die door middel van realgar wer-
ken; andere zijn alleen schadelijk voor het hoofd, zoals de 
mercurialia, weer andere alleen voor de beenderen en de 
bloedvaten, zoals de salia. Een aantal zijn zo geaard dat 
ze waterzucht en gezwellen doen ontstaan, zoals auripig-
mentum15; weer andere leiden tot vloeiingen en koortsen, 
zoals de bittere.

die fisch herfür treibt, die in langen jaren nie 
aus der tiefe komen sind, der vergiftet auch 
die menschen, das sie nach den fischen krank 
werden, wan sie sind so vil sterker, das sie des 
nicht so leichtlich empfinden als die fisch. des 
gleichen also auch von andern geschlechten der 
giften im M., durch die astra herab gegossen, 
wie dan virtutes stellarum ausweisen, werden 
nit alein die fisch und menschen vergift, sonder 
die frücht der feldern und alles das do lebet.

Caput XI.

Also merken, wie wir izt gemeldet haben, also 
in der gestalt auch unser leib wie ein sê ist und 
die glider dorin wie die fisch. so das leben, das 
im leib ligt und in allen glidern, also durch die 
astra in im vergift wird, so werden auch krank 
die inwendigen glider, die das selbige empfahen. 
und merken dorauf daß ettliche entia astralia 
der vergiftung seind, das sie alein dem geblüt 
schaden als die realgarischen, etliche alein dem 
haupt schaden als mercurialia, etliche alein 
dem gebein als salia und den geedern. etliche 
sind der natur, das sie hydropisin machen und 
tumorem als opperment, etliche flüß, febres als 
die bittern.

15. Geel zwavelarseen.



76 77Ens astrale

Om u dit begrijpelijk te maken, willen we u laten zien 
hoe u deze dingen en het ens kunt onderverdelen. In de 
eerste plaats zijn er een aantal astrale invloeden die tot 
ziekten van het lichaam leiden; deze tasten het levenssap 
aan en brengen interne ziekten teweeg. De andere veroor-
zaken wonden en tasten de uitdrijvende kracht aan. Op 
deze twee klassen is de hele theorie gebaseerd.

Kanttekening I
[Samenvatting]

We hebben nu aangegeven hoe het ens astrale ons 
zowel interne als chirurgische ziekten bezorgt, dus ziek-
ten die niet en zulke die wel hun uitgangspunt in het 
lichaam hebben. U moet weten dat we u hier niet gede-
tailleerd het gif in iedere ster beschrijven, want dit heeft 
meer met astronomie te maken dan met geneeskunst.

Maar in ieder geval zijn er vijf soorten gif die water-
zucht opwekken, dus één ziektebeeld, dat vijf verschil-
lende eigenschappen aanneemt. Een van deze giffen is 
afkomstig uit het gesternte, de andere vier uit de overige 
entia; en toch leiden ze allemaal tot waterzucht, net als 
vijf soorten zwavel, enz.

Solchs wol zu verstehen, wöllen wir euch 
anzeigen die teilung der dingen und des ens. 
am ersten mercken das ir etliche gehent in leib-
krankheiten, das sind die do betreffen liquorem 
vitae, die machen leibkrankheiten. die andern 
sind die do machen wunden, das sind die do 
treffen virtutem expulsivam; also in den zweien 
stehent alle theoric.

Particula I.

Wie wir euch also anzeigen, wie das ens 
astrale uns krenket auf leib- und wuntkrank-
heiten, als in die krankheit die da nit aus dem 
leib gent und in krankheiten die da auß dem 
leib gent. so solt ir wissen, das wir euch hie nit 
erzelen wie in eim ietlichen stern das gift ligt, 
wan es ist astronomisch mer dan arzneiisch.

Aber wie im sei, so sind fünferlei gift die do 
machen wassersucht, und ist einerlei gestalt 
aber in fünf eigenschaft. also ist ein gift des 
gestirns, die andern vier der anderen ens und 
machen doch all wassersucht wie fünferlei 
schwefel und dergleichen.



78 79Ens astrale

Kanttekening II
[Verwijzingen]

Maar hoe u deze kunt herkennen, hoe u kunt zien uit 
welk ens de waterzucht [in elk afzonderlijk geval] afkom-
stig is en op welke wijze ze genezen moet worden, dat is te 
lezen in het boek over de genezing van de ziekten.

Om onze beschrijving van dit ens te besluiten, willen 
we u er nog voor waarschuwen te menen dat u een astrale 
ziekte kunt genezen terwijl de betreffende ster nog steeds 
regeert; want hij is sterker dan de arts. Denk eraan reke-
ning te houden met de tijd, als u goede artsen wilt zijn, 
en geen voortijdige genezing te forceren, want dat lukt 
toch niet.

Particula II.

Wie euch aber die selbigen zu erkennen sind, 
aus was ens die wassersucht entspringt und 
mit was arznei sie sol geheilt werden, das selbig 
stehet de morborum medicationibus. und wöl-
len euch also das ens beschlossen haben, dar-
bei euch anzeigen, das ir nit gedencken solt ein 
astralische krankheit zu arzneien, dieweil der 
selbig stern regirt, wan er ist mer dan der arzt. 
dorbei ir solt gedenken, das ir die zeit obser-
virt, wöllen ir sein rechte arzt, und vor der zeit 
kein krankheit zu der heilung zu nöten, wan es 
beschicht nicht.



Ens veneni

Goya: Nadie nos ha visto - Niemand heeft ons gezien.
Foto:  Biblioteca Nacional de España

Inhoud
van het ens veneni

Tegelijk met ons voedsel nemen we ook gif in 83
Alles is in zichzelf volmaakt, maar onvolmaakt voor een ander 85
Onze innerlijke alchemist scheidt het gif van het goede 87
Ieder wezen heeft zijn eigen, gespecialiseerde alchemist 89
Ondanks de alchemist kan het gif vat op ons krijgen 93
Een voorspelling moet op al de vijf entia zijn gebaseerd 95
De alchemist woont en werkt in de maag 97
Als de scheiding niet lukt, treedt rotting op 99
Bederf vindt op tweeërlei manier plaats 103
Vuur, water en lucht kunnen het werk van de alchemist verstoren 105
Er werkt slechts één gif tegelijk 107
Via elk emunctorium wordt een ander gif uitgescheiden 109
De horens zijn er voor de stier 113
Samenvatting 115
Verwijzingen 117


