Paracelsus’ Volumen paramirum

Een nagekomen inleiding
Elke Bulller
2023




Het Volumen paramirum is een boek om je leven lang te blijven bestuderen. Toen
ik het zo’n twintig jaar geleden vertaalde, had ik er nog geen idee van. Het
verscheen zonder inleiding, wat terecht bekritiseerd werd. Bij deze een poging
om het goed te maken: een soort tussenverslag van mijn studie. Een ‘weten-
schappelijke’ inleiding is dit nog steeds niet; ik beschouw het eerder als een zeer
uitgebreid epistel aan mijn studiegenoten. Aarzel vooral niet om me terug te
schrijven (info@woudezel.nl) als u vragen, opmerkingen, aanvullingen of kri-
tick hebt. Ik ben blij met uw reactie.

Para

Het Volumen paramirum is een van de bekendste werken van Paracelsus, mis-
schien wel het bekendste. Tegelijkertijd zit het vol raadselen. Om te beginnen:
wanneer is het geschreven? Dit lijkt een academische vraag; maar het antwoord
zou wel degelijk licht kunnen werpen op hoe het denken van Paracelsus zich
heeft ontwikkeld. Volgens sommigen zou het [o/umen relatief laat zijn ont-
staan: in de zogenaamde Para-tijd. Die begint in 1529: in dit jaar verscheen
— voor zover bekend — de eerste publicatie waarin Theophrastus von Hohen-
heim, zoals hij eigenlijk heet, de naam Paracelsus gebruikt. Het is een voorspel-
ling voor de jaren 1530-34."

‘ractica D.LHeo
pbr:

afti Poaracelfi-gemacht
auff LLuvopen / ansufaben indemnechfFun(fri
gen Dreyffigfien Jar/25if avffoas Viet vd
Dreyffigft nachuolgend.




In 1530 schreef hij het Paragranum,” in 1531 gevolgd doot het Opus paramirum.’
Net zoals het Volumen paramirnm gaan ook de eerste twee boeken van het Opus
paramirum over de oorsprong van ziekte,* maar dan vanuit een geheel ander
perspectief. Helemaal bont maakt hij het met een van zijn in 1529 geschreven
boeken over de Franse ziekte, dat de titel meekrijgt: on der franzisischen Krank-
heit drei Biicher. Para.®

) iZerb oen 1Docbge =
] [erten BHerrn Theopbraftum

. von bod)ml)elm/beg’betacgmyDoctorcm/
vonder jtam; l‘ rd;m l.‘rundl)ezt

{ ¥ Das €rft von der 1mpoftur

Der Arprey/ deren swennig findt do durch die Erans
et verdesbt find wodert.

%4 1306 Snder vom corrigiren [

der felbiggen/ymn voas weyf fie or verderbung

3u Granchen finde,

i(q Das Dritvon den verderbeé iy
) EvancEbeiten/ wie den [elbigen widerumb subelffen fey. [[{( {3

¢ Sucb wie andere new vner [j&;
bére ErancFbeiten/ aus niga vnnd falfcher i
rgney entfpringen,

Over de betekenis hiervan is nogal wat gespeculeerd. Het Griekse voorzetsel
para kan van alles en nog wat betekenen: bij, naast, voorbij, langs, tegenover.
Over de naam Paracelsus kom je nog steeds het verhaal tegen dat die zou beteke-
nen ‘tegen/voorbij/boven Celsus’. Aulus Cornelius Celsus was een Romeinse
encyclopedist die van 25 v.Chr. tot 50 na Chr. leefde. Van zijn omvangrijk werk
is alleen het medische gedeelte bewaard gebleven. Of hij zelf arts was, is niet
bekend. Zou Paracelsus enige reden gehad kunnen hebben om uitgerekend
Celsus te willen overtroeven? Het hele idee is enigszins absurd. Celsus gaf een
beschrijving van de geneeskunde van zijn tijd, wat hem de bijnaam ‘Cicero
onder de medici’ opleverde. Paracelsus schiep een nieuwe geneeskunst! De
naam Celsus wordt in het hele werk van Paracelsus geen enkele keer vermeld.
Een andere veronderstelling luidt dat Paracelsus een latinisering van zijn familie-
naam Hohenheim zou zijn.



Het Volumen paramirum steekt nog op een andere manier af bij de rest. Het
is zijn meest systematische en ook zijn meest idealistische werk, in de zin dat
het om ‘de basisprincipes’ gaat, die in de ruwe werkelijkheid wat minder helder
en eenduidig zullen overkomen. De weerbarstigheid van de praktijk wordt hier
even het zwijgen opgelegd. Na het [o/umen gaat hij allerlei afzonderlijke onder-
werpen verder uitwerken, om op het einde van zijn leven alles nog een keer bij
elkaar te zetten in een grote synthese: de Astronomia magna. Ook de Astronomia
is weer heel systematisch opgebouwd. Doordat het werk niet atkwam, wekt het
een minder afgeronde indruk dan het Volumen paramirum. De Astronomia en het
Volumen staan in een zekere polariteit tot elkaar. Terwijl het 17o/umen de keuze
toont waar de jonge Paracelsus voor stond, laat de Astronomia de vruchten zien
van de keuze die hij heeft gemaakt.

De oorzaken van ziekte

Alvorens het over de geneeswijzen te hebben, last hij nog een excurs in die over
de oorsprongen van ziekte gaat; dat zijn er ook vijf. Deze excurs is uiteindelijk
het eigenlijke onderwerp van het boek geworden, want het beoogde hoofd-
gedeelte, over de vijf geneeswijzen, is verloren gegaan, of misschien heeft hij
het nooit geschreven. Het enige wat over dit thema is overgeleverd, zijn een
paar korte alinea’s in een van de prologen. Er is daar door commentatoren
nogal over uitgeweid, en dat ga ik verderop ook een beetje doen. Maar nu eerst
over de ‘oorzaken’. Deze term kan tegenwoordig makkelijk verkeerd worden
begrepen: het gaat hier niet om een causaal-mechanistisch verband. Oorzaak
betekent in het toenmalige taalgebruik eerder het wezen, de essentie van iets.
Vaak zit er ook een aspect van oorzaak-gevolg aan, maar hiertoe mag je het
woord niet reduceren. Wanneer hij het over vijf ziekteoorzaken heeft, dan zijn
dat vijf sferen van waaruit de mens ziek kan worden. Voor deze sferen gebruikt
hij het Latijnse woord ens, meervoud entia, en dat betekent gewoon: iets dat is.
Deze entia zijn:

ens astrale de sterrenwereld: de kosmische of astrale omgeving

ens veneni het gif: de aardse omgeving

ens naturale de natuur: het menselijk lichaam, de constitutie

ens spirituale de geest: de onzichtbare kant van de aardse werkelijkheid
ens dei het goddelijke, dat via de andere vier entia werkt



Het boek wordt voorafgegaan door maar liefst tien prologen. Omdat ik hier
eerst de entia en daarna de geneeswijzen zal bespreken, sla ik de eerste prologen
even over.

Je zou kunnen menen dat bij ieder ens bepaalde soorten ziekten horen. Wel,
dat is niet het geval: Paracelsus zegt dat uit elk ezs alle ziekten kunnen voortko-
men, en wel “alle ziekten die er ooit in de wereld zijn geweest, die er nu nog zijn
en die nog zullen ontstaan” (p. 29). Het is hem dus duidelijk dat ziektebeelden
in de loop van de geschiedenis veranderen, wat in zijn tijd beslist geen alge-
meen gedeelde opvatting was.

Als voorbeeld noemt hij de pest: daarvan zijn er dus vijf soorten, die zich
niet onderscheiden door hun symptomen, maar alleen door hun oorsprong.
Nu zou het een misverstand zijn te menen dat er telkens slechts één ens toe
doet. Dat zegt hij zo ook niet. Uiteraard zijn wij continu ingebed in alle vijf
de sferen, die allemaal een grotere of kleinere rol zullen spelen wanneer we
ziek worden. Maar er is telkens één die de hoofdrol speelt en die rechtstreeks
aanleiding heeft gegeven voor het uitbreken van de ziekte. Om de patiént de
juiste behandeling te kunnen geven, zegt Paracelsus, moet de arts weten welk
ens de boosdoener is.

Ik zal proberen de vijf oorsprongen te verduidelijken aan de hand van wat
Paracelsus elders over de pest schrijft. In de Astronomia magna behandelt hij
als een van de astronomische disciplines de medicina adepta. Hier maakt hij een
nog grovere indeling in twee oorsprongen waar alle ziekten uit voortkomen:
het gesternte en de elementen. Met ‘de elementen’ zijn in dit geval de aardse
elementen, aarde en water, bedoeld. Het is essentieel dat de arts in staat is
dit onderscheid te maken, want je kunt niet een ‘siderische’ (dat wil zeggen,
hemelse, astrale) ziekte met aardse geneesmiddelen behandelen, en vice versa.
De medicina adepta behelst het inzicht in de ‘siderische infecties’. Als voorbeeld
noemt hij de pest: een ziekte uit het gesternte, die op ons valt zoals het schijn-
sel van de zon. De gebruikelijke behandeling bestaat in de poging om de ziekte
door aardse geneesmiddelen te bestrijden. Deze helpen echter niet tegen een
siderische infectie; wel tegen de gevolgen, de fysieke verschijnselen van de
ziekte. Met andere woorden, het gaat dan niet om een oorzakelijke, maar om
een symptomatische ziektebestrijding. “Wat het gesternte betreft als de ware
oorsprong, dat kan hierdoor niet worden afgewend. Wel kan een geneesmiddel
uit de aardse elementen zoveel helpen als een hoed tegen de zon.”!" In deze
beschrijving hebben we dus te maken met het exs astrale.

Ook in zijn pestboeken beschrijft hij de pest als een ‘schot uit de hemel’.
Maar hij stelt vooral de vraag: hoe is de pest in de hemel terechtgekomen?

7



Nog meer misvattingen worden weerlegd: ook geluk of pech in het leven
komt niet door de sterren, maar door hoe we ons zelf opstellen (p. 59). In een
ander traktaat gaat hij hier dieper op in:

Wie op het rechte pad it, heeft meer succes met ijn Jaken dan wie niet op het rechte
pad ity en dat is geen kwestie van geluk. Het is een kwestie van hoe je het aanpakt
en waar je op uit bent. Wie tussen de doornstruiken wil lopen — hoe kan die er onder
kleerscheuren uitkomen? Wie op de viakte loopt, wordt niet moe van het bergbeklin-
men, en wie nitkigkt waar hij ijn voeten Zet, gal niet vallen."”

En nog een argument: het feit dat geen twee mensen op elkaar lijken, wordt
over het algemeen toegeschreven aan de loop van de sterren. Nee, zegt Para-
celsus, het ens seminis is door God zodanig ontworpen dat in de loop van de
geschiedenis alle variatiemogelijkheden zullen worden uitgeput.

Wat het ens astrale dan wel is: het vormt de omgeving waarin alle dingen kun-
nen groeien die wij nodig hebben (p. 55). Een belangtijke factor hierbij is de tijd
(p. 51). Er bestaat een onzichtbare kracht die ons in leven houdt; deze noemt
Paracelsus ‘het M.” (p. 63). Iets verderop is ook sprake van het ‘M. magnum’, en
vervolgens van het ‘M.m.’. Sudhoff, die het olumen paramirnm in 1929 opnieuw
heeft uitgegeven, maakt er Mysterium magnum’ van, een term die vooral bekend
is van — de sterk door Paracelsus geinspireerde — Jacob Béhme en de titel van
diens beschouwingen over het boek Genesis. Bij Paracelsus komt het begrip
‘mysterium magnum’ verder alleen in het geschrift Philosophia ad Athenienses'
voor, een werkje dat overduidelijk geen echte Paracelsus is. Wat natuutlijk niet
betekent dat een begrip niet wel degelijk van hem afkomstig kan zijn.

Het eenvoudige mzysterium behoort wel tot zijn kernwoordenschat, vaak in de
combinatie ‘wysteria en arcana van de natuur’. Mysterinm zou je kunnen omschrij-
ven als een potentie die nog niet verwezenlijkt of verstoffelijkt is. Zo zegt hij
over het Avondmaal, verklaard vanuit het licht van de natuur:

In het licht van de natunr wordt ichtbaar dat alle dingen niet datgene ijn waar wij
ze voor aanzien. Want het wezen van de dingen is voor onze ogen verborgen. Alles
wat we eten en drinken, bevat ons vlees en bloed, maar wij gien dat niet. Daarom
moeten we geen geloof hechten aan wat we ien.

We zien tarwe voor meel aan, terwijl 3e eigenlijk viees en bloed is. Rundylees is
weliswaar viees, maar ogenschijnlik geen mensenviees. Hetzelfde geldt voor groente en
alle andere dingen [die wij eten] — ze gin allemaal een gebeimzinnige vorm van men-
senvlees |“menschenfleisch in mysterio”]. En o is ook de wijn bloed. Daarom
hebben we in de Heilige Schrift de nitdrukking ‘druivenbloed’ |Gen. 49:11]. Dat is
allemaal gesproken met het 00g op de laatste toestand van de dingen."

10



Verderop in het Volumen paramirum gebruikt Paracelsus ook de term ens magnum
om de macrokosmos aan te duiden. Wat ligt dan meer voor de hand dan de
term Mysterinm magnum’ voor de substantie die de basisvoorwaarde is voor het
bestaan van al wat leeft?

Een andere uitgever, Franz Strunz'®, vult voor M. mefeoron in — misschien
een associatie met meteorica, hemelkunde, die Paracelsus hier ook noemt en die
in het boek over de elementen uitgebreid wordt beschreven.” Het M. wordt in
het Volumen paramirum (p. 65) echter juist onderscheiden van de ‘meteorische’
verschijnselen! Het woord meteoron komt bij Paracelsus nergens voor, en de
combinatie met magnum ligt niet echt voor de hand. Maar wie het werk van
Wolfram® kent, die de uitgave van Strunz heeft gebruikt, zal met het begtip
meteoron vertrouwd zijn.

Het M. is iets wat al onze voorstellingen ver overstijgt. Het is een soort
oerbeginsel; alles leeft erdoor. Zelfs de elementen leven door en in het M. Para-
celsus probeert het duidelijk te maken door het M. met de lucht te vergelijken.
De vergelijking gaat wat mank — het M. is nergens mee te vergelijken. Ik had
‘Tucht’ op p. 65 beter tussen aanhalingstekens kunnen zetten, want het gaat hier
niet om wat wij lucht noemen, en zelfs niet om het element lucht. Het M. is de
basissubstantie van al wat bestaat.

En nu vertelt Paracelsus hoe vanuit het ens astrale ziekten kunnen ontstaan:
dat gebeurt als het M. vergiftigd raakt. Het M.m., de basisvoorwaarde voor ons
leven, kan als het ware besmet raken door giftige sterren. Nu moeten we ons
die ‘sterren’ niet al te materieel voorstellen. Het zijn niet de lichtpuntjes die wij
zien, of de objecten die de astrofysici bestuderen.

Hebt u nooit begrepen wat de astronoom met ‘gesternte’ bedoelt wanneer hij het heeft
over de natunr van de planeten, de ascendanten, de conjuncties, de kometen enzo-
voorts? Meent u soms dat hij het stoffelijke ding bedoelt, dus het hemellichaam dat
0 genoemd wordt? Daar gaat het niet over. Hij kijkt naar de essentie. Bijvoorbeeld
van de on: ijn schoonheid leidt niet tot de bitte, net 20 min als de rode klenr van
de maan haar natunr voortbrengt. Als je geel haar hebt, verwarmt dit je lichaam niet
— en net 0 min is het uiterlijk van een ster van betekenis voor in wezen. Als de
astronomen het over het stoffelijke ding Jouden hebben, waar gou dan de natunr ervan
blijven? Zij hebben het over de natuur, en het stoffelijke laten ze voor wat het is.*!

Het gaat dus om de essentie, de natuur. Het zijn krachten. Paracelsus zoekt in
het Volumen paramirum naar woorden om door middel van vergelijkingen iets
uit te drukken waar geen woorden voor zijn: ‘de geur, de uitwaseming, het
zweet van de sterren...”. De naturen van de sterren worden beschreven met de

11



Het ens veneni

Nu wordt het al persoonlijker. Het ens veneni gaat over de relatie van de mens
met zijn directe omgeving, Paracelsus zegt herhaaldelijk: alle ziekten ontstaan
door gif. In het geval van het ens astrale gebeurt dat op collectief niveau, door-
dat het M.m. vergiftigd is; bij het ens veneni gebeurt het door alles wat je per-
soonlijk in je opneemt.

Het uitgangspunt luidt: alles is giftig. Dit thema wordt uitgebreider behan-
deld in zijn verdedigingsschrift Sieben Defensiones, waarin de beroemde uitspraak
staat die voor de meeste mensen het enige is wat ze van Paracelsus kennen, en
die ook nog eens steevast verkeerd geciteerd wordt. De juiste versie luidt: “Wat
is er dan dat geen gif is? Alle dingen zijn gif, en niets is zonder gif; alleen de
dosis maakt dat iets geen gif is.”’! Dit is geen muggenzifterij. Als je zegt: “Alleen
de dosis maakt dat iets giftig is”, ga je ervan uit dat de dingen in principe, in een
‘normale’ dosis, niet giftig zijn. Volgens Paracelsus is het omgekeerd: in principe
is alles giftig. Juist dat maakt het mogelijk dat substanties tot geneesmiddel kun-
nen worden: “Het arsenicum heeft zijn hele geneeskracht te danken aan het feit
dat het giftig is.”*

We leven in een voortdurende confrontatie met onze omgeving: alles wat we
opnemen — materiéle en immaterié€le zaken — bevat gif. De inwendige alchemist,
die in onze maag woont, heeft het er druk mee dit allemaal te scheiden en het
onbruikbare uit te scheiden. Hiervoor is onderscheidingsvermogen nodig; we
moeten kunnen discrimineren tussen goed en kwaad. Ja, dit woord heeft nogal
een degeneratie ondergaan qua betekenis; in beginsel betekent ‘discrimineren’
gewoon ‘onderscheiden’.

Wat precies gif is en wat bruikbaar is, is individueel verschillend. Paracelsus
noemt een paar dieren als voorbeelden voor een alchemist met een sterk dis-
criminerend vermogen: de pauw, de struisvogel, het varken. En de salamander
heeft een wel zeer gespecialiseerde alchemist. Waarom juist deze dieren? Het
vermogen van de struisvogel om metaal te verteren, is, of was, legendarisch.
Paracelsus komt er nog een paar keer op terug, onder andere in het Karinthi-
sche fartarus-boek. Tartarus is een door hem gemunte term voor afzettingen
in het lichaam van onbruikbare stoffen die de inwendige alchemist niet heeft
kunnen uitscheiden. De naam is ontleend aan de afzettingen van wijnsteen
(tartraat) in een wijnvat. Het begrip heeft alles te maken met het ezns veneni, maar
komt in het Volumen paramirnm nog niet voor. In het Boek over de tartarische

giekten zegt hij:

15



de instrumenten van ons lichaam. Niet alle soorten voedsel zijn geschikt voor
iedereen.”!

Het traktaat over het exs veneni begint en eindigt met de stier. In het gras dat
die eet, zitten gif en gezondheid voor de stier, al is het gras voor zichzelf vol-
maakt en niet giftig (p. 85). Zo is ook de stier voor zichzelf volmaakt; voor de
mens die hem nuttigt, bevat hij naast voedsel ook gif (p. 113).

De stier is, in zijn ornaat, o geschapen dat in i eigen beboeften is voorgien. Hij
heeft zijn huid als bescherming van bet blote viees, en de enunctoria ten beboeve van
het werk van de alchemist. (...) Hij is geschapen met een vorm die voldoet aan zijn
beboeften, en tegelijkertijd dient hij als voedsel voor de mens. Let nu wel, ten opzichte
van de mens is hij gif. Als bij alleen geschapen on Zijn vanwege de mens en niet 0ok
voor ichzelf, zon bij geen hoorns, geen botten en geen klanwen nodig hebben, want
daar it geen voedsel in. (...) Er is niets aan hem dat hij 3on kunnen missen of niet
meer Zou willen hebben (p. 113).

Waarvan akte. Het lijkt haast alsof dit speciaal voor onze tijd is geschreven. Wie

wil weten waarvoor de stier en de koe absoluut hun hoorns nodig hebben, die
leze Manfred Klett.*

Het ens naturale

De ziekteoorzaak komt steeds dichterbij: het ens naturale gaat over de persoon
zelf, de constitutie. Het gaat ook over de tijd, maar niet zoals het ens astrale over
grote tijdperken, maar over de tijd in biografische zin. Het ens naturale beschrijft
de mens als microkosmos. Alles wat hemel en aarde bevatten, zit ook in de
mens. ledere mens is een extract uit de hele kosmos. We hebben een inwendig
firmament — vandaar dat de arts ook astronoom moet zijn.

En alle vruchten die in de wereld groeien, groeien ook in de mens. Onze
organen worden gevoed door wat in ons lichaam groeit. Voor ‘organen’ wordt
in het oude Duits het woord ‘glider” gebruikt. Dat zouden ook de ledematen
kunnen zijn, maar bij Paracelsus staat het meestal voor organen. Nu zegt hij
echter: er zijn er slechts vier die het lichaam voedt; de overige zijn planeten, die
hebben helemaal geen voedsel nodig. De planeten zijn het hart (Zon), de her-
senen (Maan), de longen (Mercurius), de nieren (Venus), galblaas (Mars), lever
(Jupiter) en milt (Saturnus); dit wordt verderop besproken (p. 129-131). Maar
welke zijn dan de vier? En hoe komt hij erbij dat het lichaam een soort aarde is,
die het voedsel voor haar bewoners — de organen — zelf voortbrengt (p. 125)?

18



vervolgens een koning die de mens regeert.”* Dit wordt verder uitgelegd: eerst
werd een lichaam geschapen uit hemel en aarde, de bovenste en de onderste
sfeer, met de vier elementen. Vervolgens werd voor dit lichaam ‘zijn levende
geest’ geschapen, die vanuit en door het lichaam zijn werking ontplooit. Deze
werd boven de regeerder genoemd, en verderop ook ‘het vivuns. Tot zover de
schepping van alle wezens. Daarna werd de mens tot de beeltenis van God
gevormd. En over het verschil tussen mens en dier: de mens is deels dier,
doordat hij vanuit het dierenrijk is gemaakt. Maar daarnaast heeft hij de god-
delijke rede gekregen: ‘de derde en vierde regeerder over de mens’. Verderop is
nog sprake van ‘siderische geest’ of kortaf ‘gesternte’; dit zijn synoniemen die
omschrijven wat eerder werd genoemd ‘de koning die het lichaam regeert’."’
Ook de ‘etherische geesten’ horen volgens mij nog in dit rijtje.*

Hieruit destilleer ik het volgende overzicht, waarbij ik de overeenkomende
antroposofische begrippen ernaast zet:

Paracelsus Steiner aanwezig bij:
1. lichaam van bovenste en tysiek lichaam | mineraal, plant, dier
onderste sfeer, corpus, elementen en mens
regeerder, levende geest, vivum etherlichaam plant, dier en mens
zintuiglijk lichaam gewaarwor- dier en mens
dingslichaam
4. diens koning, siderische geest, astraallichaam | bij dieren beperkt
gesternte, derde regeerder tot voeding en

vermeerdering, bij
de mens werkzaam
in kunsten en

wetenschappen®
5. koning die de mens regeert, Ik mens
geest van de beeltenis, vierde
regeerder

Dit is het meest expliciete wat bij Paracelsus over het thema te vinden is. De
verscheidenheid aan begrippen toont hoezeer hij naar woorden aan het zoe-
ken was. De verschillende zielenaspecten waar Wolfram het over heeft, kan
ik niet herkennen. Alleen het gewaarwordingslichaam krijgt al een eigen plek.
Daarnaast moeten we één ding niet uit het oog verliezen: alle andere boeken
die ik hier aanhaal, zijn (vermoedelijk, volgens mij althans) pas na het Vo/umen
paramirnm geschreven, de Astronomia magna zelfs heel wat jaren later. Voor een

verklaring van het "olumen zijn ze dus maar beperkt bruikbaar.
20



Geneeswijzen

Analoog aan de vijf entia zijn er ook vijf geneeswijzen. Dat betekent nzet: voor
ieder ens een geneeswijze. Daarover is Paracelsus heel duidelijk: elk van de
vijf geneeswijzen “is op zich voldoende om alle ziekten te genezen” (p. 11).
Paracelsus eist van de arts dat hij een van deze vijf methoden kiest en ze niet
allemaal door elkaar gebruikt (p. 13). Dit is in eerste instantie verrassend, want
deels zitten de entia en de geneeswijzen duidelijk in dezelfde sfeer. Dit geldt
uiteraard voor het ens dei en de fideles, maar ook de verwantschap tussen ezs spiri-
tnale en spiritales is evident. Bij de andere drie is dit minder tot niet het geval.

Los van de keuze van een school zijn er een paar voorwaarden waar iedere
arts aan moet voldoen, om te beginnen: “Zijn ziel en zijn liefde voor de zicke
onderzoeken” (p. 11). Het is typerend dat dit het eerste is wat genoemd wordt.
Dat arts-zijn ten diepste een kwestie van liefde is, is de grondtoon van heel het
werk van Paracelsus.

Het hoogste principe van de geneeskunst is de liefde.”®
Waar geen liefde is, daar is geen kunst.”

Maar wat misschien nog opmerkelijker is, is de tweede voorwaarde: de arts
moet “ernaar streven zijn faculteit tot de bodem te hebben uitgevorst, meer
ervaring aan zichzelf te danken hebben dan aan de zieke, en uitgaan van de
faculteiten als grondslag en niet van de patiént, die ondoorgrondelijk voor
hem ligt” (p. 11/13). Je kunt het vak niet leren van je patiénten, is zijn stellige
overtuiging. En zelfs als het wel zou kunnen, zou dat ten koste gaan van heel
veel levens voordat je zover bent dat je misschien iemand kunt helpen. “Van de
doctores en meesters van de universiteiten deugt niemand iets voordat hij vele
kerkhoven heeft gevuld”, zegt hij in het Paragranunz; wat zij missen, is de kennis
van de hemel.”

Wie ook eens naar het Duits kijkt, zal zich misschien verbazen over de verta-
ling: de “patiént die ondoorgrondelijk voor hem ligt’. In het Duits staat er: “das
subiectum, das blint vor im ligt” (p. 12). De betekenis van ‘subject’ en ‘object’
is tussen Paracelsus en heden volledig veranderd. ‘Subiect” heeft bij Paracelsus
nog de letterlijke betekenis van het Latijnse woord: onderworpen. De patiént
is onderworpen aan astrale krachten. Die moet de arts daar bestuderen waar ze
zich het duidelijkst vertonen: in de hemel. En wat ‘blind” betreft: dit betekende
toen ook (en nu nog steeds in verbindingen zoals ‘blinde muur’, ‘blinde hoek’):
niet te doorzien.

30



De aanhangers van de humoraalpathologie: naturales

De beoefenaars van de eerste faculteit of school heten natu-
rales, omdat zij alleen volgens de natuur van de ziektever-
schijnselen genezen, op basis van overeenkomsten. Zo wordt
koude met iets warms behandeld, vocht met iets droogs, vol-
heid door lediging, leegte door vulling en zo voorts, zoals de
natuur alles door zijn tegendeel leert verdrijven. Tot deze
school behoorden Avicenna, Galenus en Rhazes, evenals hun

commentatoren en soortgelijken (p. 17).

Ziekte wordt door hen toegeschreven aan een verstoord evenwicht tussen de
lichaamssappen: bloed, slijm, gele gal, zwarte gal. Daarbij staan ook de vier
basiseigenschappen — warm, koud, droog, nat — niet meer in de juiste verhou-
ding. De patiént is te warm, te koud, te droog of te nat. En de behandeling
bestaat erin het evenwicht te herstellen door enerzijds een teveel of ‘bedorven
lichaamssappen’ af te voeren door braak- en laxeermiddelen of door middel
van aderlating. Anderzijds worden geneesmiddelen ingezet, hoofdzakelijk krui-
den, om een teveel aan warmte door koude te bestrijden, enzovoorts.

De school van de naturales is de geneeskunde waarin Paracelsus werd opge-
leid en waar hij het blijkbaar aanvankelijk behoorlijk goed deed. Zelf schrijft
hij over zijn studiejaren dat hij in de tuin is opgegroeid waar de bomen worden
verminkt, en waar hij een ‘sieraad van de universiteit’ was. Later is hij door
de archens — zijn inwendige gids — overgeplant in een andere tuin, de tuin van
de ervaring.”!

Hij bleef zijn leven lang foeteren op dit systeem en kon er heerlijk de draak
mee steken. Want in de loop van de eeuwen was het steeds spitsvondiger gewor-
den. Dingen waren niet zomaar warm of koud, maar je had warmte en koude
in de eerste, tweede, derde of vierde graad, waarbij je steeds het geneesmiddel
nodig had dat precies dezelfde combinatie van graden vertoonde. Zo gold bij-
voorbeeld kaneel als warm in de derde en droog in de tweede graad. Later werd
door de Arabische artsen binnen die graden nog verder gedifferentieerd.

Paracelsus becommentarieert dit gepast humoristisch: als het een kwestie
van graden zou zijn en niet van specificke werkingen, zou het niet moeten
uitmaken van welke plant een benodigde hoeveelheid koude of warmte
afkomstig is.

Het zon logischer zijn om te geggen: ‘Dit kruid bevat slechts één lood konde, dat
daarentegen heeft er vier, als van elf van beide hetzelfde gewicht wordt genomen’, en

31



De uitprobeerders en empiristen: specifici

De tweede school is die van de specifici, omdat zij alle ziek-
ten door een specifiek voorschrift en door het ens specificum
genezen. Een voorbeeld: de magneet trekt ijzer aan, en dat
doet hij niet omdat dat in zijn aard ligt, maar op een spe-
cifieke manier. Zo genezen deze artsen alle ziekten door
middel van een specifieke behandeling. Onder hen waren
de voorstanders van een op de ervaring gebaseerde genees-

kunde en degenen die u spottend empirici noemt (p. 17).

Om te beginnen grenst Paracelsus deze school af van de naturales. ‘Niet omdat
dat in zijn aard ligt’ is wat vaag vertaald. ‘Niet dankzij de natuur van zijn kwali-
teiten’, staat er letterlijk. Dat betekent: de magneet werkt niet omdat hij warm
of koud of droog of nat is, maar door zijn specifiecke eigenschappen. Zo zoe-
ken deze artsen ook voor iedere ziekte een specificke behandeling. Ze kennen
geen algemene wet of regel die zegt wat een substantie tot geneesmiddel maakt.
Paracelsus noemt ze ook experimentatoren en empirici. Elders karakteriseert
hij deze als volgt:

Excperimentatoren 2in degenen die hun kunsten van overal bij elkaar rapen, maar
zelf geen ekerbeid hebben over al hun geneesmiddelen en experimenten. Want wie een
iekte behandelt onder de oorsprong en het wezen ervan te kennen, is maar lnkraak
aan het dokteren.”*

In de Labyrinthus heeft hij er een hoofdstuk aan gewijd wat het verschil is tus-
sen empirie en echte ervaring. Aan een bulk van gegevens heb je helemaal niets
als die niet door de wetenschap tot ware ervaring zijn verwerkt. We hebben
bijvoorbeeld vastgesteld, zegt hij, dat purgeerwinde purgeert, dat sofickruid
botbreuken heelt en dat de saffier karbonkels geneest. Dit zijn empirische gege-
vens, maar de ziektebeelden nemen zo veel verschillende vormen aan dat er
wetenschap voor nodig is om ze toe te kunnen passen, want een ziekte berust
nooit op één enkele factor.” En wetenschap is de kennis van het wezen.

In zijn commentaar bij de Aforismen van Hippocrates zegt Paracelsus over de
zinsnede experimentum fallax (de empirie is bedrieglijk) het volgende:

We hebben de ervaring — en toch niet helemaal. We fennen de aard van een aantal
simplicia, we weten bijvoorbeeld dat e koud 3ijn, maar we weten niet dat e vaak,
afhanfkelijk van het moment, warm ijn. We weten dat e de ene dag wel werken, de
andere niet, dat de een erbij gebaat is, de ander niet, dat ze soms wel en soms niet

helpen. Wanneer we wanhopen, helpen ze, en wanneer we er vertromwen in hebben,
33



papier of perkament karakters en woorden gegeven die je bij je moest dragen tegen
deze of gene iekte, tegen de duivel of boge geesten, voor toversj en hekserij, tegen
Spoken, tegen verdrinken of verbranden, tegen vijanden en wapens enzovoorts.*

Afgezien van het feit dat het bij de ‘Apraculaus’ om aantekeningen van stu-
denten gaat, hoe moeten we dit duiden? Was het soms Paracelsische humor,
gemengd met een grote dosis verdriet over de onmogelijkheid om bij zijn toe-
hoorders zijn eigen boodschap onder de aandacht te brengen? Drie jaar later
heeft hij terugblikkend op zijn colleges in Bazel iets gezegd wat misschien een
sleutelopmerking is om zijn werk in het juiste licht te zien:

Ik heb toen gesproken overeenkonmistig het bevattingsvermaogen van mijn toehoorders.
Voor een ander publiek zom ik telkens weer anders hebben gesproken.™

De genezers door gelijksoortige krachten: spiritales

De vertegenwoordigers van de vierde richting heten spiritales,
omdat ze in staat zijn de geesten van de kruiden en wortels
te overmeesteren en hun te gebieden de patiént die zij heb-
ben gevangen en ziek gemaakt, van zijn kwaal te bevrijden.
Net als wanneer een rechter iemand in het blok sluit: dan is
hij ook de enige die hem kan helpen. Want het blok is van
hem en de sleutel ook; alleen hij kan het weer opendoen. Op
dezelfde wijze worden de geboeide patiénten door de geesten
van de kruiden bevrijd, wanneer een dergelijke geest verrot
of verteerd wordt. Tot deze school behoren velen die niet op

te noemen zijn, onder wie Hippocrates (p. 19).

Hier zijn twee essenti€le dingen verwoord: ten eerste de gelijksoortigheid:
dezelfde krachten waardoor iemand ziek is geworden, moeten worden ingezet
voor zijn genezing; en ten tweede het gebruik van niet-stoffelijke middelen: het
zijn de ‘geesten van de kruiden’ enzovoorts die het werk moeten doen. Deze
twee zaken zijn nou precies de principes van de homeopathie.

Hier wordt dus de vraag wat een substantie tot geneesmiddel maakt, beant-
woord met: gelijksoortigheid. Maar wat maakt een geneesmiddel gelijksoortig
aan de ziekte? Hoe weet je welke geest een patiént te pakken heeft? Het ant-
woord van Paracelsus luidt: een overeenstemmende anatomie.

Leder geneesmiddel moet de anatomie hebben van de Ziektetoestand waar het voor
gebruikt wordt.*

36



essenti€le stap vooruit doet in zijn mens-zijn. Ik denk dus niet dat Paracelsus
zelf vaak gelegenheid had om als een fidelis te genezen.

Verreweg het meeste, en zeker het meest concrete wat hij vertelt over zijn
manier van genezen, gaat over de school van de spiritales, dus het genezen op
basis van gelijksoortigheid, met bij voorkeur niet-stoffelijke middelen, althans
in theorie. Zijn aanwijzingen die opgetekend zijn, gaan vaak gewoon over
materi€le substanties. Verder is het heel opvallend dat iedere keer waar hij
praktisch belooft te worden, delen van zijn werk ontbreken. Hij wil alleen het
grote geheel onderwijzen; wie dat begrijpt, moet van daaruit zijn eigen praktijk
ontwikkelen. Dat zegt hij vaak ook letterlijk: Wie mij begrijpt, heeft niet méér
nodig; en wie het niet snapt, voor diegene zou een hele bibliotheek nog niet
genoeg zijn. Paracelsus wil vooral geen makkelijk toepasbare instructieboekjes
aanleveren die door mensen die niet beroepen zijn, misbruikt zouden kunnen
worden.

De geneeswijzen in hun verband

Het feit dat Paracelsus er duidelijk over is dat de vijf geneeswijzen niet elk voor
één ens bedoeld zijn, heeft sommige commentatoren er niet van weerhouden
om toch een één-op-één-relatie te postuleren. Ik noem maar Ernst Kaiser,
omdat zijn boek ook in het Nederlands is vertaald.”” Hij geeft de volgende
samenstelling:

Naturales ens naturale constitutionele aandoeningen
Specifici ens veneni vergiftigingen en infecties
Characterales  ens astrale klimaat en kosmische invloeden
Spiritales ens spirituale psychische aandoeningen
Fideles ens dei goddelijke beschikking

Wat mij betreft is dit een ongeoorloofde simplificatie die geen recht doet aan
Paracelsus. Die herhaalt het nog een keer: “We zeggen niet: er zijn vijf genees-
wijzen, en dus moeten er ook vijf oorzaken van alle ziekten zijn. We beschrij-
ven vijf geneeswijzen, en elk daarvan dient voor alle ziekteoorzaken” (p. 13).
In principe zijn dus 5x5 situaties denkbaar. Een zeker voorbehoud kan echter
worden gemaakt als je de zin erbij betrekt waar hij zegt dat hij voor de verschil-
lende geloofsrichtingen schrijft: Turken, Saracenen, Joden, christenen — en wie
nog meer? (p. 193). Dus in uiterlijke zin ben je vrij om te kiezen; in innerlijke

40



