
Paracelsus’ Volumen paramirum

Een nagekomen inleiding

Elke Bußler

2023



2 3

Het Volumen paramirum is een boek om je leven lang te blijven bestuderen. Toen 
ik het zo’n twintig jaar geleden vertaalde, had ik er nog geen idee van. Het 
verscheen zonder inleiding, wat terecht bekritiseerd werd. Bij deze een poging 
om het goed te maken: een soort tussenverslag van mijn studie. Een ‘weten-
schappelijke’ inleiding is dit nog steeds niet; ik beschouw het eerder als een zeer 
uitgebreid epistel aan mijn studiegenoten. Aarzel vooral niet om me terug te 
schrijven (info@woudezel.nl) als u vragen, opmerkingen, aanvullingen of  kri-
tiek hebt. Ik ben blij met uw reactie.

Para

Het Volumen paramirum is een van de bekendste werken van Paracelsus, mis-
schien wel het bekendste. Tegelijkertijd zit het vol raadselen. Om te beginnen: 
wanneer is het geschreven? Dit lijkt een academische vraag; maar het antwoord 
zou wel degelijk licht kunnen werpen op hoe het denken van Paracelsus zich 
heeft ontwikkeld. Volgens sommigen zou het Volumen relatief  laat zijn ont-
staan: in de zogenaamde Para-tijd. Die begint in 1529: in dit jaar verscheen 

– voor zover bekend – de eerste publicatie waarin Theophrastus von Hohen-
heim, zoals hij eigenlijk heet, de naam Paracelsus gebruikt. Het is een voorspel-
ling voor de jaren 1530-34.1



2 3

In 1530 schreef  hij het Paragranum,2 in 1531 gevolgd door het Opus paramirum.3 
Net zoals het Volumen paramirum gaan ook de eerste twee boeken van het Opus 
paramirum over de oorsprong van ziekte,4 maar dan vanuit een geheel ander 
perspectief. Helemaal bont maakt hij het met een van zijn in 1529 geschreven 
boeken over de Franse ziekte, dat de titel meekrijgt: Von der französischen Krank-
heit drei Bücher. Para.5

Over de betekenis hiervan is nogal wat gespeculeerd. Het Griekse voorzetsel 
para kan van alles en nog wat betekenen: bij, naast, voorbij, langs, tegenover. 
Over de naam Paracelsus kom je nog steeds het verhaal tegen dat die zou beteke-
nen ‘tegen/voorbij/boven Celsus’. Aulus Cornelius Celsus was een Romeinse 
encyclopedist die van 25 v.Chr. tot 50 na Chr. leefde. Van zijn omvangrijk werk 
is alleen het medische gedeelte bewaard gebleven. Of  hij zelf  arts was, is niet 
bekend. Zou Paracelsus enige reden gehad kunnen hebben om uitgerekend 
Celsus te willen overtroeven? Het hele idee is enigszins absurd. Celsus gaf  een 
beschrijving van de geneeskunde van zijn tijd, wat hem de bijnaam ‘Cicero 
onder de medici’ opleverde. Paracelsus schiep een nieuwe geneeskunst! De 
naam Celsus wordt in het hele werk van Paracelsus geen enkele keer vermeld. 
Een andere veronderstelling luidt dat Paracelsus een latinisering van zijn familie-
naam Hohenheim zou zijn.



6 7

Het Volumen paramirum steekt nog op een andere manier af  bij de rest. Het 
is zijn meest systematische en ook zijn meest idealistische werk, in de zin dat 
het om ‘de basisprincipes’ gaat, die in de ruwe werkelijkheid wat minder helder 
en eenduidig zullen overkomen. De weerbarstigheid van de praktijk wordt hier 
even het zwijgen opgelegd. Na het Volumen gaat hij allerlei afzonderlijke onder-
werpen verder uitwerken, om op het einde van zijn leven alles nog een keer bij 
elkaar te zetten in een grote synthese: de Astronomia magna. Ook de Astronomia 
is weer heel systematisch opgebouwd. Doordat het werk niet afkwam, wekt het 
een minder afgeronde indruk dan het Volumen paramirum. De Astronomia en het 
Volumen staan in een zekere polariteit tot elkaar. Terwijl het Volumen de keuze 
toont waar de jonge Paracelsus voor stond, laat de Astronomia de vruchten zien 
van de keuze die hij heeft gemaakt.

De oorzaken van ziekte

Alvorens het over de geneeswijzen te hebben, last hij nog een excurs in die over 
de oorsprongen van ziekte gaat; dat zijn er ook vijf. Deze excurs is uiteindelijk 
het eigenlijke onderwerp van het boek geworden, want het beoogde hoofd-
gedeelte, over de vijf  geneeswijzen, is verloren gegaan, of  misschien heeft hij 
het nooit geschreven. Het enige wat over dit thema is overgeleverd, zijn een 
paar korte alinea’s in een van de prologen. Er is daar door commentatoren 
nogal over uitgeweid, en dat ga ik verderop ook een beetje doen. Maar nu eerst 
over de ‘oorzaken’. Deze term kan tegenwoordig makkelijk verkeerd worden 
begrepen: het gaat hier niet om een causaal-mechanistisch verband. Oorzaak 
betekent in het toenmalige taalgebruik eerder het wezen, de essentie van iets. 
Vaak zit er ook een aspect van oorzaak-gevolg aan, maar hiertoe mag je het 
woord niet reduceren. Wanneer hij het over vijf  ziekteoorzaken heeft, dan zijn 
dat vijf  sferen van waaruit de mens ziek kan worden. Voor deze sferen gebruikt 
hij het Latijnse woord ens, meervoud entia, en dat betekent gewoon: iets dat is. 
Deze entia zijn:

ens astrale de sterrenwereld: de kosmische of  astrale omgeving
ens veneni het gif: de aardse omgeving
ens naturale de natuur: het menselijk lichaam, de constitutie
ens spirituale de geest: de onzichtbare kant van de aardse werkelijkheid
ens dei het goddelijke, dat via de andere vier entia werkt



6 7

Het boek wordt voorafgegaan door maar liefst tien prologen. Omdat ik hier 
eerst de entia en daarna de geneeswijzen zal bespreken, sla ik de eerste prologen 
even over.

Je zou kunnen menen dat bij ieder ens bepaalde soorten ziekten horen. Wel, 
dat is niet het geval: Paracelsus zegt dat uit elk ens alle ziekten kunnen voortko-
men, en wel “alle ziekten die er ooit in de wereld zijn geweest, die er nu nog zijn 
en die nog zullen ontstaan” (p. 29). Het is hem dus duidelijk dat ziektebeelden 
in de loop van de geschiedenis veranderen, wat in zijn tijd beslist geen alge-
meen gedeelde opvatting was.

Als voorbeeld noemt hij de pest: daarvan zijn er dus vijf  soorten, die zich 
niet onderscheiden door hun symptomen, maar alleen door hun oorsprong. 
Nu zou het een misverstand zijn te menen dat er telkens slechts één ens toe 
doet. Dat zegt hij zo ook niet. Uiteraard zijn wij continu ingebed in alle vijf  
de sferen, die allemaal een grotere of  kleinere rol zullen spelen wanneer we 
ziek worden. Maar er is telkens één die de hoofdrol speelt en die rechtstreeks 
aanleiding heeft gegeven voor het uitbreken van de ziekte. Om de patiënt de 
juiste behandeling te kunnen geven, zegt Paracelsus, moet de arts weten welk 
ens de boosdoener is.

Ik zal proberen de vijf  oorsprongen te verduidelijken aan de hand van wat 
Paracelsus elders over de pest schrijft. In de Astronomia magna behandelt hij 
als een van de astronomische disciplines de medicina adepta. Hier maakt hij een 
nog grovere indeling in twee oorsprongen waar alle ziekten uit voortkomen: 
het gesternte en de elementen. Met ‘de elementen’ zijn in dit geval de aardse 
elementen, aarde en water, bedoeld. Het is essentieel dat de arts in staat is 
dit onderscheid te maken, want je kunt niet een ‘siderische’ (dat wil zeggen, 
hemelse, astrale) ziekte met aardse geneesmiddelen behandelen, en vice versa. 
De medicina adepta behelst het inzicht in de ‘siderische infecties’. Als voorbeeld 
noemt hij de pest: een ziekte uit het gesternte, die op ons valt zoals het schijn-
sel van de zon. De gebruikelijke behandeling bestaat in de poging om de ziekte 
door aardse geneesmiddelen te bestrijden. Deze helpen echter niet tegen een 
siderische infectie; wel tegen de gevolgen, de fysieke verschijnselen van de 
ziekte. Met andere woorden, het gaat dan niet om een oorzakelijke, maar om 
een symptomatische ziektebestrijding. “Wat het gesternte betreft als de ware 
oorsprong, dat kan hierdoor niet worden afgewend. Wel kan een geneesmiddel 
uit de aardse elementen zoveel helpen als een hoed tegen de zon.” 11 In deze 
beschrijving hebben we dus te maken met het ens astrale.

Ook in zijn pestboeken beschrijft hij de pest als een ‘schot uit de hemel’. 
Maar hij stelt vooral de vraag: hoe is de pest in de hemel terechtgekomen? 



10 11

Nog meer misvattingen worden weerlegd: ook geluk of  pech in het leven 
komt niet door de sterren, maar door hoe we ons zelf  opstellen (p. 59). In een 
ander traktaat gaat hij hier dieper op in:

Wie op het rechte pad zit, heeft meer succes met zijn zaken dan wie niet op het rechte 
pad zit; en dat is geen kwestie van geluk. Het is een kwestie van hoe je het aanpakt 
en waar je op uit bent. Wie tussen de doornstruiken wil lopen – hoe kan die er zonder 
kleerscheuren uitkomen? Wie op de vlakte loopt, wordt niet moe van het bergbeklim-
men, en wie uitkijkt waar hij zijn voeten zet, zal niet vallen.15

En nog een argument: het feit dat geen twee mensen op elkaar lijken, wordt 
over het algemeen toegeschreven aan de loop van de sterren. Nee, zegt Para-
celsus, het ens seminis is door God zodanig ontworpen dat in de loop van de 
geschiedenis alle variatiemogelijkheden zullen worden uitgeput.

Wat het ens astrale dan wel is: het vormt de omgeving waarin alle dingen kun-
nen groeien die wij nodig hebben (p. 55). Een belangrijke factor hierbij is de tijd 
(p. 51). Er bestaat een onzichtbare kracht die ons in leven houdt; deze noemt 
Paracelsus ‘het M.’ (p. 63). Iets verderop is ook sprake van het ‘M. magnum’, en 
vervolgens van het ‘M.m.’. Sudhoff, die het Volumen paramirum in 1929 opnieuw 
heeft uitgegeven, maakt er ‘Mysterium magnum’ van, een term die vooral bekend 
is van – de sterk door Paracelsus geïnspireerde – Jacob Böhme en de titel van 
diens beschouwingen over het boek Genesis. Bij Paracelsus komt het begrip 
‘mysterium magnum’ verder alleen in het geschrift Philosophia ad Athenienses 16 
voor, een werkje dat overduidelijk geen echte Paracelsus is. Wat natuurlijk niet 
betekent dat een begrip niet wel degelijk van hem afkomstig kan zijn. 

Het eenvoudige mysterium behoort wel tot zijn kernwoordenschat, vaak in de 
combinatie ‘mysteria en arcana van de natuur’. Mysterium zou je kunnen omschrij-
ven als een potentie die nog niet verwezenlijkt of  verstoffelijkt is. Zo zegt hij 
over het Avondmaal, verklaard vanuit het licht van de natuur:

In het licht van de natuur wordt zichtbaar dat alle dingen niet datgene zijn waar wij 
ze voor aanzien. Want het wezen van de dingen is voor onze ogen verborgen. Alles 
wat we eten en drinken, bevat ons vlees en bloed, maar wij zien dat niet. Daarom 
moeten we geen geloof  hechten aan wat we zien.

We zien tarwe voor meel aan, terwijl ze eigenlijk vlees en bloed is. Rundvlees is 
weliswaar vlees, maar ogenschijnlijk geen mensenvlees. Hetzelfde geldt voor groente en 
alle andere dingen [die wij eten] – ze zijn allemaal een geheimzinnige vorm van men-
senvlees [“menschenfleisch in mysterio”]. En zo is ook de wijn bloed. Daarom 
hebben we in de Heilige Schrift de uitdrukking ‘druivenbloed’ [Gen. 49:11]. Dat is 
allemaal gesproken met het oog op de laatste toestand van de dingen.17



10 11

Verderop in het Volumen paramirum gebruikt Paracelsus ook de term ens magnum 
om de macrokosmos aan te duiden. Wat ligt dan meer voor de hand dan de 
term ‘Mysterium magnum’ voor de substantie die de basisvoorwaarde is voor het 
bestaan van al wat leeft?

Een andere uitgever, Franz Strunz18, vult voor M. meteoron in – misschien 
een associatie met meteorica, hemelkunde, die Paracelsus hier ook noemt en die 
in het boek over de elementen uitgebreid wordt beschreven.19 Het M. wordt in 
het Volumen paramirum (p. 65) echter juist onderscheiden van de ‘meteorische’ 
verschijnselen! Het woord meteoron komt bij Paracelsus nergens voor, en de 
combinatie met magnum ligt niet echt voor de hand. Maar wie het werk van 
Wolfram20 kent, die de uitgave van Strunz heeft gebruikt, zal met het begrip 
meteoron vertrouwd zijn.

Het M. is iets wat al onze voorstellingen ver overstijgt. Het is een soort 
oerbeginsel; alles leeft erdoor. Zelfs de elementen leven door en in het M. Para-
celsus probeert het duidelijk te maken door het M. met de lucht te vergelijken. 
De vergelijking gaat wat mank – het M. is nergens mee te vergelijken. Ik had 
‘lucht’ op p. 65 beter tussen aanhalingstekens kunnen zetten, want het gaat hier 
niet om wat wij lucht noemen, en zelfs niet om het element lucht. Het M. is de 
basissubstantie van al wat bestaat.

En nu vertelt Paracelsus hoe vanuit het ens astrale ziekten kunnen ontstaan: 
dat gebeurt als het M. vergiftigd raakt. Het M.m., de basisvoorwaarde voor ons 
leven, kan als het ware besmet raken door giftige sterren. Nu moeten we ons 
die ‘sterren’ niet al te materieel voorstellen. Het zijn niet de lichtpuntjes die wij 
zien, of  de objecten die de astrofysici bestuderen.

Hebt u nooit begrepen wat de astronoom met ‘gesternte’ bedoelt wanneer hij het heeft 
over de natuur van de planeten, de ascendanten, de conjuncties, de kometen enzo-
voorts? Meent u soms dat hij het stoffelijke ding bedoelt, dus het hemellichaam dat 
zo genoemd wordt? Daar gaat het niet over. Hij kijkt naar de essentie. Bijvoorbeeld 
van de zon: zijn schoonheid leidt niet tot de hitte, net zo min als de rode kleur van 
de maan haar natuur voortbrengt. Als je geel haar hebt, verwarmt dit je lichaam niet 
– en net zo min is het uiterlijk van een ster van betekenis voor zijn wezen. Als de 
astronomen het over het stoffelijke ding zouden hebben, waar zou dan de natuur ervan 
blijven? Zij hebben het over de natuur, en het stoffelijke laten ze voor wat het is.21

Het gaat dus om de essentie, de natuur. Het zijn krachten. Paracelsus zoekt in 
het Volumen paramirum naar woorden om door middel van vergelijkingen iets 
uit te drukken waar geen woorden voor zijn: ‘de geur, de uitwaseming, het 
zweet van de sterren...’. De naturen van de sterren worden beschreven met de 



14 15

Het ens veneni

Nu wordt het al persoonlijker. Het ens veneni gaat over de relatie van de mens 
met zijn directe omgeving. Paracelsus zegt herhaaldelijk: alle ziekten ontstaan 
door gif. In het geval van het ens astrale gebeurt dat op collectief  niveau, door-
dat het M.m. vergiftigd is; bij het ens veneni gebeurt het door alles wat je per-
soonlijk in je opneemt.

Het uitgangspunt luidt: alles is giftig. Dit thema wordt uitgebreider behan-
deld in zijn verdedigingsschrift Sieben Defensiones, waarin de beroemde uitspraak 
staat die voor de meeste mensen het enige is wat ze van Paracelsus kennen, en 
die ook nog eens steevast verkeerd geciteerd wordt. De juiste versie luidt: “Wat 
is er dan dat geen gif  is? Alle dingen zijn gif, en niets is zonder gif; alleen de 
dosis maakt dat iets geen gif  is.”31 Dit is geen muggenzifterij. Als je zegt: “Alleen 
de dosis maakt dat iets giftig is”, ga je ervan uit dat de dingen in principe, in een 
‘normale’ dosis, niet giftig zijn. Volgens Paracelsus is het omgekeerd: in principe 
is alles giftig. Juist dat maakt het mogelijk dat substanties tot geneesmiddel kun-
nen worden: “Het arsenicum heeft zijn hele geneeskracht te danken aan het feit 
dat het giftig is.”32

We leven in een voortdurende confrontatie met onze omgeving: alles wat we 
opnemen – materiële en immateriële zaken – bevat gif. De inwendige alchemist, 
die in onze maag woont, heeft het er druk mee dit allemaal te scheiden en het 
onbruikbare uit te scheiden. Hiervoor is onderscheidingsvermogen nodig; we 
moeten kunnen discrimineren tussen goed en kwaad. Ja, dit woord heeft nogal 
een degeneratie ondergaan qua betekenis; in beginsel betekent ‘discrimineren’ 
gewoon ‘onderscheiden’.

Wat precies gif  is en wat bruikbaar is, is individueel verschillend. Paracelsus 
noemt een paar dieren als voorbeelden voor een alchemist met een sterk dis-
criminerend vermogen: de pauw, de struisvogel, het varken. En de salamander 
heeft een wel zeer gespecialiseerde alchemist. Waarom juist deze dieren? Het 
vermogen van de struisvogel om metaal te verteren, is, of  was, legendarisch. 
Paracelsus komt er nog een paar keer op terug, onder andere in het Karinthi-
sche tartarus-boek. Tartarus is een door hem gemunte term voor afzettingen 
in het lichaam van onbruikbare stoffen die de inwendige alchemist niet heeft 
kunnen uitscheiden. De naam is ontleend aan de afzettingen van wijnsteen 
(tartraat) in een wijnvat. Het begrip heeft alles te maken met het ens veneni, maar 
komt in het Volumen paramirum nog niet voor. In het Boek over de tartarische 
ziekten zegt hij:



18 19

de instrumenten van ons lichaam. Niet alle soorten voedsel zijn geschikt voor 
iedereen.41

Het traktaat over het ens veneni begint en eindigt met de stier. In het gras dat 
die eet, zitten gif  en gezondheid voor de stier, al is het gras voor zichzelf  vol-
maakt en niet giftig (p. 85). Zo is ook de stier voor zichzelf  volmaakt; voor de 
mens die hem nuttigt, bevat hij naast voedsel ook gif  (p. 113).

De stier is, in zijn ornaat, zo geschapen dat in zijn eigen behoeften is voorzien. Hij 
heeft zijn huid als bescherming van het blote vlees, en de emunctoria ten behoeve van 
het werk van de alchemist. (...) Hij is geschapen met een vorm die voldoet aan zijn 
behoeften, en tegelijkertijd dient hij als voedsel voor de mens. Let nu wel, ten opzichte 
van de mens is hij gif. Als hij alleen geschapen zou zijn vanwege de mens en niet ook 
voor zichzelf, zou hij geen hoorns, geen botten en geen klauwen nodig hebben, want 
daar zit geen voedsel in. (...) Er is niets aan hem dat hij zou kunnen missen of  niet 
meer zou willen hebben (p. 113).

Waarvan akte. Het lijkt haast alsof  dit speciaal voor onze tijd is geschreven. Wie 
wil weten waarvoor de stier en de koe absoluut hun hoorns nodig hebben, die 
leze Manfred Klett.42

Het ens naturale

De ziekteoorzaak komt steeds dichterbij: het ens naturale gaat over de persoon 
zelf, de constitutie. Het gaat ook over de tijd, maar niet zoals het ens astrale over 
grote tijdperken, maar over de tijd in biografische zin. Het ens naturale beschrijft 
de mens als microkosmos. Alles wat hemel en aarde bevatten, zit ook in de 
mens. Iedere mens is een extract uit de hele kosmos. We hebben een inwendig 
firmament – vandaar dat de arts ook astronoom moet zijn. 

En alle vruchten die in de wereld groeien, groeien ook in de mens. Onze 
organen worden gevoed door wat in ons lichaam groeit. Voor ‘organen’ wordt 
in het oude Duits het woord ‘glider’ gebruikt. Dat zouden ook de ledematen 
kunnen zijn, maar bij Paracelsus staat het meestal voor organen. Nu zegt hij 
echter: er zijn er slechts vier die het lichaam voedt; de overige zijn planeten, die 
hebben helemaal geen voedsel nodig. De planeten zijn het hart (Zon), de her-
senen (Maan), de longen (Mercurius), de nieren (Venus), galblaas (Mars), lever 
(Jupiter) en milt (Saturnus); dit wordt verderop besproken (p. 129-131). Maar 
welke zijn dan de vier? En hoe komt hij erbij dat het lichaam een soort aarde is, 
die het voedsel voor haar bewoners – de organen – zelf  voortbrengt (p. 125)?



20 21

vervolgens een koning die de mens regeert.”46 Dit wordt verder uitgelegd: eerst 
werd een lichaam geschapen uit hemel en aarde, de bovenste en de onderste 
sfeer, met de vier elementen. Vervolgens werd voor dit lichaam ‘zijn levende 
geest’ geschapen, die vanuit en door het lichaam zijn werking ontplooit. Deze 
werd boven de regeerder genoemd, en verderop ook ‘het vivum’. Tot zover de 
schepping van alle wezens. Daarna werd de mens tot de beeltenis van God 
gevormd. En over het verschil tussen mens en dier: de mens is deels dier, 
doordat hij vanuit het dierenrijk is gemaakt. Maar daarnaast heeft hij de god-
delijke rede gekregen: ‘de derde en vierde regeerder over de mens’. Verderop is 
nog sprake van ‘siderische geest’ of  kortaf  ‘gesternte’; dit zijn synoniemen die 
omschrijven wat eerder werd genoemd ‘de koning die het lichaam regeert’.47 
Ook de ‘etherische geesten’ horen volgens mij nog in dit rijtje.48

Hieruit destilleer ik het volgende overzicht, waarbij ik de overeenkomende 
antroposofische begrippen ernaast zet:

Paracelsus Steiner aanwezig bij:
1. lichaam van bovenste en 

onderste sfeer, corpus, elementen
fysiek lichaam mineraal, plant, dier 

en mens
2. regeerder, levende geest, vivum etherlichaam plant, dier en mens
3. zintuiglijk lichaam gewaarwor-

dingslichaam
dier en mens

4. diens koning, siderische geest, 
gesternte, derde regeerder

astraallichaam bij dieren beperkt 
tot voeding en 
vermeerdering, bij 
de mens werkzaam 
in kunsten en 
wetenschappen49

5. koning die de mens regeert, 
geest van de beeltenis, vierde 
regeerder

Ik mens

Dit is het meest expliciete wat bij Paracelsus over het thema te vinden is. De 
verscheidenheid aan begrippen toont hoezeer hij naar woorden aan het zoe-
ken was. De verschillende zielenaspecten waar Wolfram het over heeft, kan 
ik niet herkennen. Alleen het gewaarwordingslichaam krijgt al een eigen plek. 
Daarnaast moeten we één ding niet uit het oog verliezen: alle andere boeken 
die ik hier aanhaal, zijn (vermoedelijk, volgens mij althans) pas na het Volumen 
paramirum geschreven, de Astronomia magna zelfs heel wat jaren later. Voor een 
verklaring van het Volumen zijn ze dus maar beperkt bruikbaar.



30 31

Geneeswijzen

Analoog aan de vijf  entia zijn er ook vijf  geneeswijzen. Dat betekent niet: voor 
ieder ens een geneeswijze. Daarover is Paracelsus heel duidelijk: elk van de 
vijf  geneeswijzen “is op zich voldoende om alle ziekten te genezen” (p. 11). 
Paracelsus eist van de arts dat hij een van deze vijf  methoden kiest en ze niet 
allemaal door elkaar gebruikt (p. 13). Dit is in eerste instantie verrassend, want 
deels zitten de entia en de geneeswijzen duidelijk in dezelfde sfeer. Dit geldt 
uiteraard voor het ens dei en de fideles, maar ook de verwantschap tussen ens spiri-
tuale en spiritales is evident. Bij de andere drie is dit minder tot niet het geval. 

Los van de keuze van een school zijn er een paar voorwaarden waar iedere 
arts aan moet voldoen, om te beginnen: “Zijn ziel en zijn liefde voor de zieke 
onderzoeken” (p. 11). Het is typerend dat dit het eerste is wat genoemd wordt. 
Dat arts-zijn ten diepste een kwestie van liefde is, is de grondtoon van heel het 
werk van Paracelsus.

Het hoogste principe van de geneeskunst is de liefde.68

Waar geen liefde is, daar is geen kunst.69

Maar wat misschien nog opmerkelijker is, is de tweede voorwaarde: de arts 
moet “ernaar streven zijn faculteit tot de bodem te hebben uitgevorst, meer 
ervaring aan zichzelf  te danken hebben dan aan de zieke, en uitgaan van de 
faculteiten als grondslag en niet van de patiënt, die ondoorgrondelijk voor 
hem ligt” (p. 11/13). Je kunt het vak niet leren van je patiënten, is zijn stellige 
overtuiging. En zelfs als het wel zou kunnen, zou dat ten koste gaan van heel 
veel levens voordat je zover bent dat je misschien iemand kunt helpen. “Van de 
doctores en meesters van de universiteiten deugt niemand iets voordat hij vele 
kerkhoven heeft gevuld”, zegt hij in het Paragranum; wat zij missen, is de kennis 
van de hemel.70

Wie ook eens naar het Duits kijkt, zal zich misschien verbazen over de verta-
ling: de ‘patiënt die ondoorgrondelijk voor hem ligt’. In het Duits staat er: “das 
subiectum, das blint vor im ligt” (p. 12). De betekenis van ‘subject’ en ‘object’ 
is tussen Paracelsus en heden volledig veranderd. ‘Subiect’ heeft bij Paracelsus 
nog de letterlijke betekenis van het Latijnse woord: onderworpen. De patiënt 
is onderworpen aan astrale krachten. Die moet de arts daar bestuderen waar ze 
zich het duidelijkst vertonen: in de hemel. En wat ‘blind’ betreft: dit betekende 
toen ook (en nu nog steeds in verbindingen zoals ‘blinde muur’, ‘blinde hoek’): 
niet te doorzien.



30 31

De aanhangers van de humoraalpathologie: naturales

De beoefenaars van de eerste faculteit of school heten natu-
rales, omdat zij alleen volgens de natuur van de ziektever-
schijnselen genezen, op basis van overeenkomsten. Zo wordt 
koude met iets warms behandeld, vocht met iets droogs, vol-
heid door lediging, leegte door vulling en zo voorts, zoals de 
natuur alles door zijn tegendeel leert verdrijven. Tot deze 
school behoorden Avicenna, Galenus en Rhazes, evenals hun 
commentatoren en soortgelijken (p. 17).

Ziekte wordt door hen toegeschreven aan een verstoord evenwicht tussen de 
lichaamssappen: bloed, slijm, gele gal, zwarte gal. Daarbij staan ook de vier 
basiseigenschappen – warm, koud, droog, nat – niet meer in de juiste verhou-
ding. De patiënt is te warm, te koud, te droog of  te nat. En de behandeling 
bestaat erin het evenwicht te herstellen door enerzijds een teveel of  ‘bedorven 
lichaamssappen’ af  te voeren door braak- en laxeermiddelen of  door middel 
van aderlating. Anderzijds worden geneesmiddelen ingezet, hoofdzakelijk krui-
den, om een teveel aan warmte door koude te bestrijden, enzovoorts. 

De school van de naturales is de geneeskunde waarin Paracelsus werd opge-
leid en waar hij het blijkbaar aanvankelijk behoorlijk goed deed. Zelf  schrijft 
hij over zijn studiejaren dat hij in de tuin is opgegroeid waar de bomen worden 
verminkt, en waar hij een ‘sieraad van de universiteit’ was. Later is hij door 
de archeus – zijn inwendige gids – overgeplant in een andere tuin, de tuin van 
de ervaring.71

Hij bleef  zijn leven lang foeteren op dit systeem en kon er heerlijk de draak 
mee steken. Want in de loop van de eeuwen was het steeds spitsvondiger gewor-
den. Dingen waren niet zomaar warm of  koud, maar je had warmte en koude 
in de eerste, tweede, derde of  vierde graad, waarbij je steeds het geneesmiddel 
nodig had dat precies dezelfde combinatie van graden vertoonde. Zo gold bij-
voorbeeld kaneel als warm in de derde en droog in de tweede graad. Later werd 
door de Arabische artsen binnen die graden nog verder gedifferentieerd. 

Paracelsus becommentarieert dit gepast humoristisch: als het een kwestie 
van graden zou zijn en niet van specifieke werkingen, zou het niet moeten 
uitmaken van welke plant een benodigde hoeveelheid koude of  warmte 
afkomstig is. 

Het zou logischer zijn om te zeggen: ‘Dit kruid bevat slechts één lood koude, dat 
daarentegen heeft er vier, als van elk van beide hetzelfde gewicht wordt genomen’, en 



32 33

De uitprobeerders en empiristen: specifici

De tweede school is die van de specifici, omdat zij alle ziek-
ten door een specifiek voorschrift en door het ens specificum 
genezen. Een voorbeeld: de magneet trekt ijzer aan, en dat 
doet hij niet omdat dat in zijn aard ligt, maar op een spe-
cifieke manier. Zo genezen deze artsen alle ziekten door 
middel van een specifieke behandeling. Onder hen waren 
de voorstanders van een op de ervaring gebaseerde genees-
kunde en degenen die u spottend empirici noemt (p. 17).

Om te beginnen grenst Paracelsus deze school af  van de naturales. ‘Niet omdat 
dat in zijn aard ligt’ is wat vaag vertaald. ‘Niet dankzij de natuur van zijn kwali-
teiten’, staat er letterlijk. Dat betekent: de magneet werkt niet omdat hij warm 
of  koud of  droog of  nat is, maar door zijn specifieke eigenschappen. Zo zoe-
ken deze artsen ook voor iedere ziekte een specifieke behandeling. Ze kennen 
geen algemene wet of  regel die zegt wat een substantie tot geneesmiddel maakt. 
Paracelsus noemt ze ook experimentatoren en empirici. Elders karakteriseert 
hij deze als volgt:

Experimentatoren zijn degenen die hun kunsten van overal bij elkaar rapen, maar 
zelf  geen zekerheid hebben over al hun geneesmiddelen en experimenten. Want wie een 
ziekte behandelt zonder de oorsprong en het wezen ervan te kennen, is maar lukraak 
aan het dokteren.74

In de Labyrinthus heeft hij er een hoofdstuk aan gewijd wat het verschil is tus-
sen empirie en echte ervaring. Aan een bulk van gegevens heb je helemaal niets 
als die niet door de wetenschap tot ware ervaring zijn verwerkt. We hebben 
bijvoorbeeld vastgesteld, zegt hij, dat purgeerwinde purgeert, dat sofiekruid 
botbreuken heelt en dat de saffier karbonkels geneest. Dit zijn empirische gege-
vens, maar de ziektebeelden nemen zo veel verschillende vormen aan dat er 
wetenschap voor nodig is om ze toe te kunnen passen, want een ziekte berust 
nooit op één enkele factor.75 En wetenschap is de kennis van het wezen.

In zijn commentaar bij de Aforismen van Hippocrates zegt Paracelsus over de 
zinsnede experimentum fallax (de empirie is bedrieglijk) het volgende:

We hebben de ervaring – en toch niet helemaal. We kennen de aard van een aantal 
simplicia, we weten bijvoorbeeld dat ze koud zijn, maar we weten niet dat ze vaak, 
afhankelijk van het moment, warm zijn. We weten dat ze de ene dag wel werken, de 
andere niet, dat de een erbij gebaat is, de ander niet, dat ze soms wel en soms niet 
helpen. Wanneer we wanhopen, helpen ze, en wanneer we er vertrouwen in hebben, 



36 37

papier of  perkament karakters en woorden gegeven die je bij je moest dragen tegen 
deze of  gene ziekte, tegen de duivel of  boze geesten, voor toverij en hekserij, tegen 
spoken, tegen verdrinken of  verbranden, tegen vijanden en wapens enzovoorts.83

Afgezien van het feit dat het bij de ‘Apraculaus’ om aantekeningen van stu-
denten gaat, hoe moeten we dit duiden? Was het soms Paracelsische humor, 
gemengd met een grote dosis verdriet over de onmogelijkheid om bij zijn toe-
hoorders zijn eigen boodschap onder de aandacht te brengen? Drie jaar later 
heeft hij terugblikkend op zijn colleges in Bazel iets gezegd wat misschien een 
sleutelopmerking is om zijn werk in het juiste licht te zien:

Ik heb toen gesproken overeenkomstig het bevattingsvermogen van mijn toehoorders. 
Voor een ander publiek zou ik telkens weer anders hebben gesproken.84

De genezers door gelijksoortige krachten: spiritales

De vertegenwoordigers van de vierde richting heten spiritales, 
omdat ze in staat zijn de geesten van de kruiden en wortels 
te overmeesteren en hun te gebieden de patiënt die zij heb-
ben gevangen en ziek gemaakt, van zijn kwaal te bevrijden. 
Net als wanneer een rechter iemand in het blok sluit: dan is 
hij ook de enige die hem kan helpen. Want het blok is van 
hem en de sleutel ook; alleen hij kan het weer opendoen. Op 
dezelfde wijze worden de geboeide patiënten door de geesten 
van de kruiden bevrijd, wanneer een dergelijke geest verrot 
of verteerd wordt. Tot deze school behoren velen die niet op 
te noemen zijn, onder wie Hippocrates (p. 19).

Hier zijn twee essentiële dingen verwoord: ten eerste de gelijksoortigheid: 
dezelfde krachten waardoor iemand ziek is geworden, moeten worden ingezet 
voor zijn genezing; en ten tweede het gebruik van niet-stoffelijke middelen: het 
zijn de ‘geesten van de kruiden’ enzovoorts die het werk moeten doen. Deze 
twee zaken zijn nou precies de principes van de homeopathie.

Hier wordt dus de vraag wat een substantie tot geneesmiddel maakt, beant-
woord met: gelijksoortigheid. Maar wat maakt een geneesmiddel gelijksoortig 
aan de ziekte? Hoe weet je welke geest een patiënt te pakken heeft? Het ant-
woord van Paracelsus luidt: een overeenstemmende anatomie. 

Ieder geneesmiddel moet de anatomie hebben van de ziektetoestand waar het voor 
gebruikt wordt.85



40 41

essentiële stap vooruit doet in zijn mens-zijn. Ik denk dus niet dat Paracelsus 
zelf  vaak gelegenheid had om als een fidelis te genezen.

Verreweg het meeste, en zeker het meest concrete wat hij vertelt over zijn 
manier van genezen, gaat over de school van de spiritales, dus het genezen op 
basis van gelijksoortigheid, met bij voorkeur niet-stoffelijke middelen, althans 
in theorie. Zijn aanwijzingen die opgetekend zijn, gaan vaak gewoon over 
materiële substanties. Verder is het heel opvallend dat iedere keer waar hij 
praktisch belooft te worden, delen van zijn werk ontbreken. Hij wil alleen het 
grote geheel onderwijzen; wie dat begrijpt, moet van daaruit zijn eigen praktijk 
ontwikkelen. Dat zegt hij vaak ook letterlijk: Wie mij begrijpt, heeft niet méér 
nodig; en wie het niet snapt, voor diegene zou een hele bibliotheek nog niet 
genoeg zijn. Paracelsus wil vooral geen makkelijk toepasbare instructieboekjes 
aanleveren die door mensen die niet beroepen zijn, misbruikt zouden kunnen 
worden.

De geneeswijzen in hun verband

Het feit dat Paracelsus er duidelijk over is dat de vijf  geneeswijzen niet elk voor 
één ens bedoeld zijn, heeft sommige commentatoren er niet van weerhouden 
om toch een één-op-één-relatie te postuleren. Ik noem maar Ernst Kaiser, 
omdat zijn boek ook in het Nederlands is vertaald.93 Hij geeft de volgende 
samenstelling:

Naturales ens naturale constitutionele aandoeningen
Specifici ens veneni vergiftigingen en infecties
Characterales ens astrale klimaat en kosmische invloeden
Spiritales ens spirituale psychische aandoeningen
Fideles ens dei  goddelijke beschikking

Wat mij betreft is dit een ongeoorloofde simplificatie die geen recht doet aan 
Paracelsus. Die herhaalt het nog een keer: “We zeggen niet: er zijn vijf  genees-
wijzen, en dus moeten er ook vijf  oorzaken van alle ziekten zijn. We beschrij-
ven vijf  geneeswijzen, en elk daarvan dient voor alle ziekteoorzaken” (p. 13). 
In principe zijn dus 5 x 5 situaties denkbaar. Een zeker voorbehoud kan echter 
worden gemaakt als je de zin erbij betrekt waar hij zegt dat hij voor de verschil-
lende geloofsrichtingen schrijft: Turken, Saracenen, Joden, christenen – en wie 
nog meer? (p. 193). Dus in uiterlijke zin ben je vrij om te kiezen; in innerlijke 


